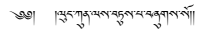


## A Compendium of Quotations



Sixth Edition, 2008

www.lotsawaschool.org

A Compendium of Quotations by Adam Pearcey © Lotsawa School, 2004-2008. All rights reserved.

# **Table of Contents**

| Introduction                                                                      | 7  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----|
| क्रु-४-वरे-१-वर्ग-व                                                               |    |
| The Word of the Buddha                                                            | 8  |
| Sūtras                                                                            | 9  |
| Tantras                                                                           | 26 |
| <sup>જ્યું</sup> ત્રાન્ડનના ત્રાનું ત્રાં જી સ્ત્રાન્ત સુર ક્રમત જીવ ના ત્રોત્વના | 29 |
| The Learned and Accomplished Masters of India, the L                              |    |
| the Āryas                                                                         | 29 |
| Āryadeva                                                                          | 30 |
| Aśvaghoṣa                                                                         | 32 |
| Atīśa                                                                             | 33 |
| Bhāvaviveka                                                                       | 36 |
| Candragomin                                                                       | 37 |
| Candrakīrti                                                                       | 38 |
| Dharmakīrti                                                                       | 44 |
| Garab Dorje                                                                       | 46 |
| Jñānagarbha                                                                       | 47 |
| Kātyāyana                                                                         | 49 |
| Maitreya                                                                          | 50 |
| Mañjuśrīkīrti                                                                     | 56 |
| Nāgārjuna                                                                         | 57 |
| Padmasambhava                                                                     | 74 |
| Rāhulabhadra                                                                      | 77 |
| Śāntarakṣita                                                                      | 78 |
| Śāntideva                                                                         | 79 |
| Saraha                                                                            | 95 |
| Tilopa                                                                            | 96 |
| Vasubandhu                                                                        | 07 |

| <u> કૂર્ય નેરબશ્વર્ક્સ્પગ્ર</u> ી ક્ષોત્રબ ક્રીન ધ્રેક્સ બગ્રીખ ની બેરબતા | 102 |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| The Learned and Accomplished Masters of Tibet, Land of                    |     |
| Snows                                                                     | 102 |
| Drikung Kyobpa Rinpoche                                                   | 103 |
| Gampopa                                                                   |     |
| Jé Tsongkhapa                                                             | 105 |
| Jikme Lingpa                                                              | 107 |
| Langri Thangpa                                                            | 108 |
| Longchen Rabjam                                                           |     |
| Machik Labdrön                                                            | 112 |
| Mañjuśrī                                                                  | 113 |
| Milarepa                                                                  | 114 |
| Mipham Rinpoche                                                           | 116 |
| Ngok Loden Sherab                                                         | 118 |
| Patrul Rinpoche                                                           | 119 |
| Rangjung Dorje, the Third Karmapa                                         | 120 |
| Rangrik Repa Kunga Lodrö                                                  |     |
| Sakya Paṇḍita                                                             |     |
| Unattributed Quotes and Sayings                                           | 125 |
| BIBLIOGRAPHY                                                              |     |
| Sutras and Tantras                                                        | 128 |
| Treatises                                                                 | 129 |
| Secondary Sources                                                         | 132 |
| Notes                                                                     | 124 |

#### Introduction

This compilation of quotations is intended primarily to assist trainee translators of spoken Dharma teachings, present a particular difficulty for the beginning translator. They are often recited at great speed seemingly with the assurance that any qualified translator worth his (or her) salt should be able to recognize almost any quote by its first few syllables, and recall an English rendering of perfect accuracy and breathtaking lyrical beauty, or else compose one spontaneously there and then.

I have gathered here a selection of many of the most commonly cited quotes (together with references so that you can look for alternative translations), which you can confidently expect to encounter when translating talks on more general topics. It is worth noting however that learned masters, geshes and khenpos will have access to hundreds, if not thousands, of pages of memorized text, and so the translator will always be at a disadvantage—unless of course he or she is equally erudite.

The quotations are listed in alphabetical order by author. As far as possible I have tried to find the quotes in the original sources. The process is ongoing, because in some cases the original sources have been forgotten. Lamas often learn the quotes from secondary sources, books like *Kunzang Lamé Shyalung* for example, with the result that the most commonly repeated version is often slightly different from the original.

Although I have tried to include the most commonly cited quotes, I am sure I have omitted many important ones. Any comments or suggestions are most welcome.

Adam Pearcev

Pharping, Nepal, 2004

# क्रियनरे नगार। The Word of the Buddha

#### Sūtras

કર.ત.૨૨.ज.૨૫અ.તઅ.ખુઅ.ત૨.ક્રુઆ । ૨અ.કુ.ક્રુર્ટ્.ત.કર.ત.કુ.ક્રનઅ.નક્ષેર્યક્રી ।

I have shown you the methods that lead to liberation, But you should know that liberation depends upon yourself.

૮નું.શ્રૃેટ.જુરે.સ્ય.તટું.શ્વેર.નોર્યર્યા | ૹૈં.ત.તન્ત્રુના.ત.નોર.ત્તુરાતા | ટુ.શ્રૈં.દું.નતુરાનોનુનોગ.ત્ય.નોર્યર્યા જૂપ.૧૧૫.૧૧૫.૧૨!શૈં.ત્વય.શૈંદા |

All dharmas originate from causes. The Tathagata has taught these causes, And also that which puts a stop to these causes-This too has been taught by the Great Shramana.

<sup>अ</sup>ट.चर.ञ्.लु.चीय.ङ्गिर.झुची । ज्नुचीय.त्तर.च्हेची.ज.ट.लु.च्योजी । च्ह्रुची.चश्टी.चर्रर.चुट्र.चीजुर.चुट्र.टी रेची.अॅ्ट्र्ट्र.ट्चा.टेट.क्षिय्य.श्रेक्य.ज्ञुया

Monks and learned ones, Just as gold is burnt, cut and rubbed, Examine my words carefully and Do not accept them simply out of respect.

In the last five hundred year period, I will appear in the form of scriptures. Consider them as identical to me, And treat them with due respect.

Avatamsaka Sūtra

કૂબ.ત્તબ.ક્રી.સ્થે.વર્રબ.ત.કૂન | કૂબ.ત્તબ.રૂથ.સ.તુથ.ત.કૂંટ! | કૂબ.ત્તબ.કુના.તન્ય.કૂંન્ય.ત્તર.તજીંમ | કૂબ.ત્તબ.કૂબ.ધન્નબ.નુબ.ત્તર.તજીંમ

Through study we come to understand phenomena. Through study we turn away from negative actions. Through study we give up what is meaningless. Through study we reach the state beyond sorrow. *Collection of the Bodhisattras (Bodhisattva Pitaka)* 

જ્યિ. ત્રીકૃતી. તે. દુ. ત્રી દાલું શી ત્રું ક્ષેટ્રો ક્ષેટ્રે ક્ષેટ્રે દુર્કે સ્તુર્શ [ શ્રી પ્રજ્ઞો જ્યા ક્ષ્મ પારુ દા દુરું ક્ષ્મ ત્રી ક્ષ્મ ક્ષ્મ ત્રે ક્ષ્મ ક્ષ્મ ત્રા ક્ષ્મ ત્રી કૃતા ત્ર ત્ર ક્ષ્મ ત્રી કૃતા ક્ષ્મ ત્રી કૃતા ક્ષ્મ ત્રી કૃતા ક્ષ્મ ત્રી કૃતા ક્ષમ ત્રી કૃતા ક્ષમ ત્રી કૃત્ય ત્રી ક્ષમ ત્રી કૃત્ય કૃત્ય ત્રી કૃત્ય ત્રી કૃત્ય કૃત્ય કૃત્ય ત્રી કૃત્ય કૃત્ય ત્રી કૃત્ય કૃત

O Bhagavan, a bodhisattva should not train in many practices. O Bhagavan, if a bodhisattva keeps to one practice and learns it perfectly, he has all the Buddha's teachings in the palm of his hand. What is that one practice? It is great compassion.

Compendium of Dharma Sutra

भ्री. तृर्र-रेबा-ट.भ्र.भर्युट्। । जूबा-त्तर-स्रूट्-वयः खेबोयः तः स्रे। । बोट-रेबा-ट.ज.म्री-रःजुयःता । बोट-रेबा-ट.ज.बाईबोयः प्री.भर्युट्।

Those who see my body as ordinary form, And hear my voice as ordinary sound, Have set out upon a mistaken path. Such people do not truly see me. *Diamond Cutter Sūtra* 

હર્ટેબ.ક્રખ.ટ્રે.ક્રેમ.વર્કે.વમ.ક્રો ક્રુ.ત્વમ.ધ્રુંવા.દેવ.ક્રુંશ.ક્રે.વી ક્રી.મ.કુત્વ.ત.જે.વેમ.દેવ! | શ્રેમ.ક્ષત્તવ.કુવ.ક્ષમ.ક્ષ.દેવ! |

Like a star, hallucination, candle, Magical illusion, dewdrop, bubble, Dream, lightning or a cloud— Know all compounded phenomena to be like this. Diamond Cutter Sūtra ઌૢૢૢૢૢઌઌૹ૽ૢ૽ૺૣૣૣૠૡૢ૽ૡૢૺ૱ઌૢ૽ૺઌઌૡૡૢૼ ઌૢૢૢઌઌઌઌઌઌઌઌ૱ઌૢ૽ઌૡ૽૽ૢૺૺૺૺ૾ૺૺૺૺૺૺ

The mind is devoid of mind, For the nature of mind is clear light.<sup>iii</sup> Eight Thousand Verse Prajñāparamitā

કર્યુ | ૧૫.૪૧.૪૧૫.જો.નુવે.ન.શુ.વરી.યે.ન±.તષ્ટ્ર્.નવુ.વરી.બુઆનઐુરી.ન±. કર્યુ | રેન્યો.નવુ.નબુઆનોયુરો.ન.ઐવ.ન.૧૧૫૫.નવુ.વરી.બુઆનઐુરી.ન±. ક્ષ્યા.ન.એવે.જી.વરી.બુઆનઐુરી.ન±.કર્યુ | કર્યુ | કુત્યા.જી.વે.લુરી.જીઆનરીનાયુરી.તા.વરી.નવુ.વરી.બુઆનઐુરી.ન±.

Noble one, think of yourself as someone who is sick, Of the Dharma as the remedy, Of your spiritual teacher as a skilful doctor, And of diligent practice as the way to recovery. Gaṇḍharyūha Sūtra

खेरे. तस्याया सद्दुर्शकेरे वक्की । रचा. चरु. चच्चे या चारे में हेरे ही की तस्या स्थे. इंचाया स्यादुर्थ यो में रची वस्या । इंचे इंचाया स्यादुर्थ यो में रची वस्या ।

Don't feel sad Ananda, Don't lament Ananda, In future times I will Take the form of spiritual teachers, To help you and others. Great Drum Sūtra

સ્ટ્રેટ.ત્ત્રકેટ.ત્ત્ર્યઃજીર.વીકવીઅ.વીલ્યેક્સ,નુર્શી વીકીવીઅ.ત્રત્ય.સ્ટ્રેટ.ત્ત.કુટ.વાલ્યેક્સ.નુશી વીકીવીઅ.સ્ટ્રેટ.ત્ત્ર્શુ સ્ટ્રેટ.ત.કુટે.વીકીવીઅ.બ્રી

Form is emptiness; emptiness also is form. Emptiness is no other than form, Form is no other than emptiness. *Heart Sūtra* 

ત્સું સંસું સુષ અન્ન સ્થ ના ના સ્થેન ક્ષ્યો હતું સ્ત્યું સ્ત્

The essence of the sugatas pervades all beings. Generate the most vast and sublime of intentions, For each and every being has the cause of awakening—There is not a single sentient being who lacks this potential. King of Samādhi Sūtra

કર જૈવ. અમ્મત. રેત્વ. ડું. મરેમ. તથવા. કૃપ. ક્રી રક્ષુવી અ.ત. ડું. ત. વીર. તું. એમ્પ. વર્દુવી. તી વદ્દુવી. કૃષે. મન્યુર. તું. પીય ધે. મન્દ્ર્ય. ત. ક્રી ા વા બુન. જી. ધિ. ડૂંવી. ક્રે. તૈવુ. શ્રી. તૈય. જીવા ા

His pure body is the colour of gold, Beautiful is the Protector of the World. Whoever visualizes him like this, Practises the meditation of the bodhisattvas. King of Samādhi Sūtra

શ્રીયત્મત્મ્ય.રવે.ज्यर-चोष्य.त्मर.जूर.सु.झु.डी ડ્રે.ह्यु-चोध्य.चा.दु.स्मय.बु.रच.झंट्य.बेया चोष्ट्र.रट्सु.चोष्ट्र.यर्टु.लट.स्मय.लुब.झी जूर्ट.रट्सु-त्म.यर्टु.लट.स्मय.लुब.झी

Existence and non-existence are extremes, Purity and impurity are extremes as well, Thus, having relinquished both extremes, The wise do not dwell even in the middle. *King of Samādhi Sūtra* 

ક્ર્યક્રમત. ધમત. કરે. ડે. ત્રવુરે ત્વેય. તર ક્રીઓ ક્રેર ક્ષ્ય. રેવો ડ. વ્યુર ત્વું ક્ષ્ય. ક્ષે. રેવો ડ. ક્ષેરો કે. ત્રું ક્રેર વ્યુર ત્વું તર ડું. ક્ષ્યૂર થી ફ. ક્ષેર તેં. મૂ. વોષુષ વેંડ ક્ષુ. ત્મનાથી

If, in her dream, a young girl Has a baby boy who later dies, She feels joy at first, then grief—Know all things to be like this. *King of Samādhi Sūtra* 

Just as a magician makes illusions Of horses, oxen, carts and other things, Nothing whatsoever is as it appears— Know all things to be like this. King of Samādhi Sūtra

ક્રાર્ક્સ ક્વીઅ.હર્યન્ડ્રેરે.રે.નોશ્અ.સ્ટરક્રી ઈ.સ.નક્ષેશ્કાર.મું.ન્ટર.ક્રા.વર્ક્ચરન્યા | નર્ટિ!ક્ર.ક્ષે.વંડુ.ક્ષ્ય્ય.ધુના.નર્યા.નુઅ.ન્ટ્રેબા ક્વલ્યુ.ક્ર્યૂઅ.સંત.ત્ત્ર્યાના.હર્યા.સક્સી

Profound and peaceful, free from complexity, uncompounded luminosity—

I have found a nectar-like Dharma. Yet if I were to teach it, no-one would understand, So I shall remain silent here in the forest. Lalitavistara Sūtra, XXV, 1

This existence of ours is as transient as autumn clouds. To watch the birth and death of beings is like looking at the movement of a dance.

A lifetime is like a flash of lightning in the sky, Rushing by, like a torrent down a steep mountain. Lalitavistara Sūtra

रितर श्रह्म स्वीयक्ष अवूर जू अवूर च च खुरी अर्चा च उक्त सू रीयो थे सु स्वीयय अवूरी । सु रीर उसे रीर रियो पूर है स्वाया अपूर हो । सुरी सुरी सर्ध्या रीयर बीया अप्री मू है स्वया

Because of craving, attachment and ignorance Men, gods, animals, hungry ghosts and hell-beings Foolishly go round,
Like the turning of a potter's wheel.

Lalitavistara Sūtra

दःशेकेंत्रःक्त्यः इम्यानेत्रः हो इत्यः तर्वेदः सः त्यः न्यूनः सम्बदः ते इत्यः तर्वेदः सः त्यः न्यूनः सम्बदः ते My Dharma has two aspects,

My Dharma has two aspects, General advice and philosophy, To ordinary people I give advice, And to the yogis, philosophy. Lankāvatāra Sūtra

કૂબ. ધેન્નબ. સુટ. ટે. વીરવી બ. ત્વર. બદ્રી ટુ. વ્ય. સન્યુર. તું. હવ્ય. સ્ત્રીવ્ય. ત્વયા યદ્દવી. દુવ. હમ્પ. ૧૨ ટે. સુટ્ય. ત્વર. જ્ઞૈરી સુટ. ટે. વીરવી અ. ત્વર. ૧૧ ૧૧ ૧૨

If things were not given names, The world would be bewildered. So Lord Buddha, skilled in means, Gives names to various phenomena. Lankāratāra Sūtra

ત્દું કું અરબ <sup>ક્ર</sup> અન્ક્રેશન ભૂથી | ૨૮ નું અુમબ કું ભૂરબ 'બેં.વર્રનો રવું ન 'તૈય' બૈમાષ્ટ્ર્યો અન્તર ક્રીયી | કું નો ન કું .ભર મુ કે.વુંટ! |

Commit not a single unwholesome action, Cultivate a wealth of virtue, Tame completely this mind of ours—This is the teaching of the buddhas. *Sūtra of Individual Liberation* 

ત્મ્યશ્चे ત્રીન ક્રાન્યલું કે દેવા એ હવર | | શ્રી અન્દર ત્યા શુ. વી રાષ્ટ્ર અન્દર ત્યા ત્યા ને સ્વર્ણ ત્યર ! | ભૂર અ શ્રુર સ્વર્દ્ધ ત્રેર ત્વલું અધ્યા કૃષ્ય ક્ષ્ય હવર ! ત્યા શ્રુપ્ત શ્રુપ્ત કે શ્રી અન્દ્ર ત્યા ત્યાં શ્રી ત્યા શ્રી ત્યા શ્રી ત્યા શ્રી ત્યા શ્રી ત્યા શ્રી ત્યા શ્રી

When his time has come, even a king has to die, And neither his friends nor his wealth can follow him. So for us—wherever we stay, wherever we go—Karma follows us like a shadow.

Sūtra of Instructions to the King

You, the knower of the world, Realized the two levels of reality, By yourself, not studying them from others. They are the relative and the ultimate. There is not some third level of reality. Sūtra of the Meeting of Father and Son

र्हे.सेट.इ.स्क.स्तृची.सर.बुरी । कु.क्षेची:ब्हेर.दे.रेची.बुज्जःकटा कु.चोर्ट्र.श्रेक्स.रे.च्श्रेजःकु.बो । श्रुचाऱ्तःब्हेर.दे.रेची.स.त्तरा ।

Do not disregard small misdeeds, Thinking they are harmless, Because even tiny sparks of flame, Can set fire to a mountain of hay. Sūtra of the Wise and Foolish

સુંદ્ર-કૃષ્ટ્ર-કૃષ્ટ-ક્રીય-વીદ-ન-દ્ર-હર્નીન જે.ભુય-કૃવીય-લ-ન-બનીય-લ-ભુયી સુ-ત્વન-એશ્વ-દે-ન્ય્યેય-સુ-ક્રી | નિ-ન-જે-દ-દે-દ્રની-ત-ભદા |

Do not disregard small positive acts, Thinking they are without benefit, Because even tiny drops of water, Will eventually fill a large container. Sūtra of the Wise and Foolish

કુયોઅ.યુ.સસ્સ્યુ.સ.રયો.ત્રય.યુંઆ કર.જૈય.અુસબ.રેત્વડમું.ર્ક્રય.જીો જે.શ્રીર.ત્ત્રય.યું.જૈય.યુંબ.ક્રેરો | ટે.વ.ત્ત્રયા.યું.સુર.યુંઅ.રેટો |

Just as one infers the presence of fire by seeing smoke, Or the presence of water by seeing aquatic birds, The presence of the intelligent bodhisattvas' disposition Can be understood from certain signs.

Sūtra on the Ten Bhūmis

उहुचा.ध्रेथीक्ष्य्या.उहुर.लीथ.इट.चोथ्य.सर.क्चीरी टुंकु.टेक्ट.चुंज्य.चेक्चिकु.चक्षेथ.स.चुी । ज्जुचीज.सर.चोजीट्य.टेट.टुंकु.टेब्यूट्य.उज्जूज.ची । क्ट्य.चेक्य.क्ष्य.क्ट्य.क्टी.च्योज.टेट.चक्षेथ.क्ट्य.ध्रे। ।

All Dharma teachings are included in the Buddha's word and the treatises,

The excellent speech and the commentaries on its intended meaning.

By means of these, the teaching of the Śakya Will remain for long within this world.

Sūtra Requested by Devaputra

૽૽૱ૹ૾ૡ૱ૢૢૢૢૣૣઌૣઌ૱૾ૺૺૺૢ૱ૢૡૣ૾ૣૣઌૺ ૢૺૡૡૢૢૢૹ૽૱ૹ૾ઌઌૢઌઌૹૢૼઌૣઌૺૢૢ૽૱ૣઌ ૹ૽ૺૹૹૢૣૹ૽૱ૺઌ૱૾ૺૺૢ૽૱ૢૡૣૡૢૺ ૄૺૢૹ૽૽૱ૹ૽૽ૢ૽૱ઌૺૹ૽૽ૺૹૹૢૣૹૢ૽ૹૺઌ૽ૹ૽૽ૺ

Just as a drop of water that falls into the great ocean Will never disappear until the ocean itself runs dry, Merit totally dedicated to enlightenment Will never disappear until enlightenment is reached. Sūtra Requested by Sāgaramati

ल.चेज.इ.६च.सर्ग् । इस.चेज.इ.इच.सर्ग्

Consciousness is impermanent. Wisdom is permanent. Sūtra Requested by Sāgaramati

કૃ્વાત્તર, રેવર. નુખ. હદ્વા કૃષ્ટ ક્ષ્મ વર્ષ્ય અ. છે ુ. રેવા કૃ્વાત્તર, રેવર. નુખ. વ્યવનાત્ત નુષી ુ. હર્વા હૃ્યાત્તર કુરે. સ્તૃ હ્વા હ ક્ષુરે. ટ્રી વા બુર. ક્રી. ધાર્મ કૃવા હત્વર હતુ . હતુ ર. ની ક્ષા કૃૃ્વા અ. નુરે રેવા હ ક્ષા કૃૃ્વા ધારકો. નુરા |

All kinds of variety, lovely flowers in bloom, A golden palace gleaming and delightful, Even such as these have no ultimate creator, They are imputed by the power of thought The whole world is imputed by the power of thought. Sūtra Requested by Upāli

ટુ.યુ.ડુ.વ્ય.ક્ષેવી.ત્વર.હજીરી ક્સ.સ્તિવડુ.વિસ્પ.યુ.પીય.વીટ.સું! વીઝ.યુ.ડુ.ઝ.વીર્વેવીપ.સૃષ્ટુપ.થી | ક્ષ્ય.જેવ.યુસ્પ.ગ્રી.વયૂર્ટ.શ્રેસપ.વીટ.!

If the merit of bodhicitta Were to take physical form, Even the whole of space itself Would not contain its vastness. Sūtra Requested by Viryadatta

Version 6.0 2I

### **Tantras**

ટું.સ.ટું.નબત્મ.બરબ.મ્રેબ.ટેક્બ | તુર્ય.જીટ.મુઁ.વૈર.ટું.સબ.નમ્રુંનબ | બુમબ.સ્થે.ર્વસત.તું.બરબ.મ્રેબ.યુંટી

All beings are buddhas But this is concealed by adventitious stains. When their stains are purified, their buddhahood is revealed. Hevajra Tantra

लुर.सु.कुअ.सदु.सुॅ्युर.रं.उक्कीरा बीजर.कुबे.टुज.सदु.स्बीद.वर्टु.जी जू.क्चीय.रूप्डाजुय.स.स्वीर.बी

If you do not recount the history
Of the supremely secret definitive teachings,
People may not trust their authenticity.

Tantra of the Union of the Sun and Moon

য়ঀ৻য়ৣয়ঀঀ৻ৼ৻ড়৻৻ৼৼ৻ৼৼঀ৸ঀ ८४८:स्र्यूब्स्स्तूतुः८४८:য়৵৻ৼ৵। ४४४.सर.२५५४.स.स्र्रूर्यः५८। १ूथ्योश्चाःस्त्रस्यःसर्द्र्यः८८।

It has the same goal but is free from all confusion, It is rich in methods and without difficulties. It is for those with sharp faculties. The mantra vehicle is especially sublime. The Torch of the Three Methods

ट्रेप्टरंटुप्टर्स्यप्टरंडूस्त्सर्ध्यीय । बोट्र.बीट्रप्टर्स्स्यःक्ट्रस्येत्या । प्टर्स्यःस्यःक्ट्रप्टर्स्स्यः । क्ट्रप्टस्यःस्याःश्चरतः ।

Everything is circumstantial And depends entirely on one's aspiration. Whatever prayers of aspiration people make They will gain results accordingly. Teaching on the Qualities of Mañjuśri's Pure Land

हैं ना-स-बम्य-इ-एमेन्य-स-स-स्यान्य-इन् हो । ने इ-इ-प्यम्भ-स-स-ब-इ-ए-इ-स्यान्य-इन् हो । ने इ-इ-प्यम्भ-स-स-स-स-स्यान्य-इन् होन्य-इन् होन्

# क्ष्यः क्ष्यः यो ये दयः स्वा भ्रामा र त्या या स्वरं त्या म्या स्वरं त्या म्या स्वरं त

The Learned and Accomplished Masters of India, the Land of the Āryas

## Āryadeva

वर्ले देन क्या हिंद देन क्या प्रति । बे के के बाव कर क्या हो वा वी या । बे के के बाव कर क्या हो वा वी या । Those with little merit will not

Those with little ment will not Even wonder about these things. But merely to entertain doubts About saṃsāra will make it fall apart. Four Hundred Verses, VIII, 5

ચીર.નુ!અ.ખુઅ.નું.સ્વીય્ય.ત્વ.ભુથી ક્રુ.ક્ય..ક્ષે.ત્વ.પીશ.નર્ચૂચ.તા | ત્ય.નેં.ત્વરેચા.શુ.નર્ચૂચ.ત.તેર.! | ત્યૂર.જ્યત્ય.સુશ.ત.તેર.ત્યૂ.નર્ચ્ચૂચ

At first, turn away from non-virtue, In the middle, dispel misconceptions of self, Finally, go beyond all philosophical views— One who understands this is wise indeed. Four Hundred Verses, VIII, 15

Whoever sees the nature of one thing Is said to see the nature of everything. For the emptiness of one thing Is the emptiness of everything. Four Hundred Verses, VIII, 16

## Aśvaghosa

કૂબ.બસ.વૃષ્ટ્રે.કે.કૃષ્ટ્સ.ર્ચ | ત્વીય.લુવી.લુટ્.ગ્રુપ.સકૂટ.તવસી શ્રુપ.વબ.ત્વ.ત્વ.સ.સુ.વી | તવસ.તૃષ્ટ્રે.કષ્કૃતુ.યાથી |

Have you ever, on earth or in the heavens, Seen a being who was born but will not die? Have you ever heard that this had happened? Or even had suspicions that it might? Letter of Consolation

चाबकार्यस्य स्टब्स्ट्स्य स्टब्स्ट्स्य स्टब्स्य स्टब्स्य स्टब्स्ट्स्य स्टब्स्य स्टब्

Great rishis with the five superknowledges, Can fly far and wide through the sky, Yet they will never reach a place Where they might live and never die. Letter of Consolation

#### Atīśa

चरित्रयःस्याःमीःसष्ट्यःसष्ट्यःस्यः मृत्यःसःयनेययःसःस्यी । भ्यःसर्यःसष्ट्यःसष्ट्यःसष्ट्यःयःमृत्यःयःस्यी ।

The best guru is one who attacks your hidden faults The best instructions are the ones that target those faults.

बोड्बो.सॅर.पर्टेबो.बे.जुन्नज्ञ.ज.चरेबो । न्नर.स्पृत्यर.रे.रबो.ज.चरेबो ।

In the company of others, guard your speech; Whenever you are alone, guard your mind. The Jewel Rosary of the Bodhisattvas

श्चैत्र-यंत्रीयः दुन्त्र-स्ट ॥ ॥ इत् दुन्दुन्द्र-स्ट स्ट वा श्चित्र-वत्री

You should know that beings are of three kinds— Those of lesser, intermediate and supreme capacity. Lamp for the Path to Enlightenment, 2 ah

ट्रेझुअस्ट्रेशक्सरचेट्रा । स्ट्रेडेट्र्यूस्ट्रेस्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्स्ट्र्

Those who strive by any means To gain only the pleasures of samsara For themselves alone--Such people are called 'lesser' individuals. Lamp for the Path to Enlightenment, 3

શ્રુબ.વે.દ્રેકુ.ત્કુદ.હુબ.જ્ઞ | વાટ.હુવા.zz.હુ.શ્સ્ત્રદ્રેશ.વાકુરા | શ્રુવા.સંકુ.ત્વલ.ત્વલ.ક્ષ્ર્વા.વરવાકુરી શ્રુટ.સંકુ.વડું.ત.શ્વિ.ક્ષ્ર્વિયા.હુટા |

Those who turn their backs on worldly pleasures, And avoid any harmful actions, Striving for peace for themselves alone-Such individuals are said to be 'intermediate'. Lamp for the Path to Enlightenment, 4

ૹ૾ૢૺઌ.વે.ડે.ટ્રે.ક્ષષ્ટ્ર્વ.ત્તુર.સું | ત્તર.રેવો.કર.ત્વર.પ્રેવેક્ષ્ય.તર્ડ્રી | વાર.હુવા.વાલ્થર.જી.ર્સ્વા.વર્જત્વ.પોથી | ર-ર.જ્ઞેર.વાટ્ર્વાય.ત્તુ.સ્વા.વર્જત્વ.જીઆ

Those who long to put a complete end To all the sufferings of others Through the sufferings of their own experience-Individuals such as these are supreme. Lamp for the Path to Enlightenment, 5

### Bhāvaviveka

સ્તિય.પ્ત.ર્સેટ.ન.સ.ભુષ્ટશ્રુ | ક્ષેટ.રે.ત્ર્સ્.ન્ય.જ્ઞ.ન.શ્રી | ક્ષ્યે.ત્તર.ત્તર.રેવી.ત્વિર.જ્યુ.જ્ઞી | ત્તર.રેવી.પીય.દૂવ.૧૧૫.જી.શ્રીયા

Trying to reach the great mansion Of the authentic nature of reality Without the steps of the authentic relative Is not an approach the wise should take." Heart of the Middle Way, III, 12

## Candragomin

સ્રીયવઃક્ષુન્દઃકૃતા.વકૂશ્વ.સ.વસ.કૃ.નેન્ટ.ક્ષ્રૃ.વક્ષુત્ર.સુથી | ત્વસ.નું.ક્ષે.નેન્ટ.ધી.તુઆક્ષેને.સુથ.ક્ષે.સુથ.તેને અુસ્તા.જી.ક્ષુન્તા.જુષ.સુ.તુના.શ્રેને.ન.ત્વીન.તુષ.ની | તનુન.ત્વીબુત્વીતા.ત્વસ.તકૃષ.વર્ચા.ત.તત્તુથ.તન.જ્ય.ક્ષેન.કુન.

The path followed and taught by the Buddha in order to guide the world

Is within the reach of human beings with strength of heart, But cannot be attained by the gods, nagas,

Asuras, garudas, vidyadharas, kinnaras or uragas.

Letter to a Disciple

#### Candrakīrti

बटःक्टेन.जुमज.बु.चि.न.जॅग.र्रमज.कु.ची । શ્રુट:हृतु.जुमज.रेट:बोर्डुज.ज्.मुर!बू.रेट। । जटज.चे.जंबर:क्टेन.जुमज.रेन्य.ज्यज्ञेट्य.खुट। ४२.बूज.जटज.चीज.य्नुट:र्रमज.र्रंबर.रेन्ट.श्रुज। ।

Śrāvakas and intermediate buddhas are born from the mighty sages,

And the fully awakened buddhas are born from the bodhisattvas;

A compassionate mind, understanding of non-duality, And bodhichitta: these are the causes of the victors' heirs. *Introduction to the Middle Way, I, 1* 

ડ્રેક્ક્રિય્ત્વરેયા. ત્રીઆફ્રયા. સ્ટર્સ્ટ્રેય્ત્વરે પ્રત્યા ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેન્ય પ્રત્યા ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેને ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેન્ય ક્રીયા. ત્રેને ક્રીયા. ત્ય

Love is the seed of this abundant harvest of buddhahood. It is like the water which causes growth and expansion, And it ripens into the state of lasting enjoyment, Therefore at the outset I shall praise compassion!

Introduction to the Middle Way, I, 2

त्म्,त्म.श्रुरः इ.ज्ञैरःबीरः ट्रे.त्म.वर्टे । क्रूक्ष्यत्म्न्यः क्षेत्रः प्रटः देवरः भुटे.त्म.ल्री नरेबी.बी.वर्टुः खेळा टेड्यः त्मः क्ष्योयः चञ्जेरे.त्म रेटः स्ट्र्रः रःखेळा तरेबी.त्म.खेश्ची श्रुरः होरा

Firstly with the thought of "I", they cling to self, And then with "mine", they grow attached to things, Helplessly, they wander like a turning waterwheel—To compassion for these beings, I bow down! Introduction to the Middle Way, I, 3

Those who, when hearing about emptiness, Are inspired with great joy again and again, So that their eyes moisten with tears, And the hairs on their body stand on end, Possess the potential for complete awakening. They are the proper vessels for these teachings, To them one should teach the ultimate truth. Introduction to the Middle Way, VI, 4 & 5a-c

સ્ત્ર્યુર. ત. વર્લ્સ . ત. પ્રીય ક્ર્યુર. ત. વીચેર આ ભર. રેવી. સ્ત્ર્યુર. ત્યે. ત. વીચે. તે. ડું. કેરે. રી રેડ્ય. પ્રીય. ત્યુર ત્યું. તાલું યે. તે. તે જીવી રેડ્ય. પ્રીય. તતર રેવી. વર્લ્સ ત. સ્ત્ર્યુર. વ. તુઓ

All things may be seen correctly or incorrectly; And so it is that they possess a dual identity. The ultimate is what is seen correctly, The wrongly seen is superficial truth, it's said. *Introduction to the Middle Way, VI, 23* 

तह्न्याः हे ब्रुट्रेट् ज्ययः जून्याः स्ट इस्तर स्वन्य । वह्न्याः हे ब्रुट्रेट् ज्ययः जुन्याः स्वन्यः स्वन्यः हे वाः स्वन्यः वित्यः स्वन्यः वित्यः स्वन्यः वित्यः स्वन्यः स्वयः स्

Cognitions that derive from impaired faculties, Are false compared with healthy sense cognitions. All that's apprehended by the six undamaged senses, Is taken to be true, according to the world. The rest, according to the world, is false. Introduction to the Middle Way, VI, 24 cd and 25

વકૃતઃસરઃજ્ઞૈરઃતવુઃતેકૃતઃયુઃપીયકૃતઃથેશ પીયકૃતઃવનુયઃયુતઃશેવઃતઃનુતઃવીજીરબઃણે નુત્રઃવીરઃવકૃતઃશ્વઃતરઃશ્વેરઃનુણે | વીધુઃશ્વાઃતરઃવયુયઃશ્વેવઃશ્વેરઃપીયકૃતઃકૃો

The nature of things is obscured by delusion, so it is "all-concealed."

But this fabrication appears to us as true, And so the Buddha spoke of it as superficial truth. Entities that are thus contrived are "relatively" true. *Introduction to the Middle Way, VI, 28* 

र्-र्याःक्र्याःसःसःस्येश्वरःस्यःस्ये । यर्षेत्रःयप्रियः स्येश्वरःसरःस्येश्वरःस्येःस्येःश्वरः

Since they lack true existence on both levels of reality, These phenomena are neither non-existent nor everlasting. Introduction to the Middle Way, VI, 38

ડુસુક્સાકૃતાં.ખૂત્યા.તવું.ખસ્તર.'હેવાળા નડુસ.તાયુંઆક્ષ્મ.ડકુ.તાર.તાુંઆસુ.પુંઆતા ટૂસ.રસ.નડુસ.ત.જ્ઞનઆક્રેર.ક્રીક..ત.યું! ! કાર્યેર.નડુચ.ત.જ્ઞનઅ.બી.ક્રીક.તારીટ! !

Conventional truth is the method; And the ultimate is its outcome. Not knowing how the two truths differ, Your thoughts will go astray. Introduction to the Middle Way, VI, 80

ચાલ્યન્યાલેટ.હદુવા.ત્વર.હજીર.ય.કુઅ.ત.ક્રુડી ચાત્ત.કે.ડુ.કુટ.ય્યન્તર.ત્યવેટ.ત.યી | સ.સદ્ટ.યેય.ઝૂત્વજીર.યુ.ટુ.કુટ.તક્ષ્યી | યક્ષેય.ત્યક્ત.ત્યત્વ.રજ્ઞિટ.ક્ષુટ્.ત.જ્યાઅ.તહુજ્ભુરી

The analyses in this treatise are not given Out of an excessive fondness for debate. It is not our fault if, in the course of this teaching, Other philosophical systems come to be destroyed. *Introduction to the Middle Way, VI, 118* 

ભૂષ-પેષ-સ્વાપ્ત-फ़ीर-સહત-ત્વન-સ-ત્ર્રીન સ્ત્રુપ-સ-પેર-તશ્બ-બરબ-મીબ-સંબ-શેશ-પ્ર-બ-મીબ-ગ્રી ત્રુપ-સ-પ્ર-હી-કર્ત-ત્વ-પ્ર્યુપ-તર-ત્ર્હીર-દુ-ત્વુષી । યુમ-સ્વાપ્ત-સુન-ત્વ-ત્ય-પ્રનિ-શ્વીબ-પ્ર્યુપ-તર-સુ-પ્રદી-- ક્રી

It is not because they run out of sky that birds turn back, It is because they lack the strength to keep on flying. Just so, the śrāvaka disciples and the bodhisattvas, Can not express Buddha's qualities, as infinite as space. Introduction to the Middle Way, XI, 41

#### Dharmakīrti

ટું.સ.૧૧૫.શું.શું.વે૧.ન | ઝુમ્પ.જી.૧૨.નલુ૧.તુર્.નોઅત્મ.છે|

The nature of mind is clear light, Defilements are only adventitious. Commentary on Valid Cognition, chapter II

३,अ.स.बक्तअक्टर.उर्बेट.बट.उर्बेट। । उर्टु.रेबी.रेट.बु.लूट्अ.उर्बुज्य.जया । नरेबी.बोल्बरेक.जय.उर्दुब्र.रेट.अंट.। नरेबी.लूर्य.बु.बाल्बर.रे.जुया ।

When there is an "I", there is a perception of other,
And from the ideas of self and other come attachment and
aversion,
As a result of getting wrapped up in these,
All possible faults come into being.

Commentary on Valid Cognition, chapter II

चान्त्रचुराव्यक्त्यास्त्रस्यः देखदेरःदेशद्यःस्त्रस्यःस्त्री । देवद्यःदेवः

That which can ultimately perform a function Is here said to be ultimately existent. All else besides has relative existence. *Commentary on Valid Cognition, III, 3* 

Version 6.0 4I

## Garab Dorje\*

चारेट.चूंज्य.कूचा.कै.चक्या बचा.चाकुचा.कूचा.कै.चक्या ट्र.चट.कूचा.कै.ज्ञूया

Introducing directly the face of rigpa in itself, Decide upon one thing and one thing only, Confidence directly in the liberation of rising thoughts.

चीत्रक्ष्यः सम्बद्धः सम्बदः स्वदः सम्बदः सम्बदः सम्बदः स्वदः सम्बदः सम्बदः स्वदः स्वदः सम्बदः स्वदः स्वदः स्वदः स्वदः

"When, from out of the primordially pure Dharmadhatu, Suddenly Rigpa arises, and with it there is an instantaneous recognition, it is

Like finding a precious jewel in the depths of the ocean, No-one has created it - it is just the Dharmakaya".

<sup>\*</sup> Garab Dorje is best known by the Tibetan version of his name. Various attempts have been made to reconstruct his name in Sanskrit, usually giving it as Prahevajra, but also as Pramodavajra or Surativajra.

## Jñānagarbha

ત્રૈશ્ર કૂર્યાય.ત્વર્ ત્યાવર્ ત્યાવર્ ન્યા કુરી | દ્રાપ્ત્યા.ક્યા.ક્યા.કૃત્યાય.ન્યનાય.ક્યા ક્વા.ત્વતુ.ન્યાવ.ત્વ.કૃત્યુ.કૃત્ય.છે| | નદુશ.નોયુ.પ.૧૧૧.૧કૃત્યુ.ત્વા.ત.૧નો |

Those who can distinguish between the two truths, Will not be confused about the Buddha's Words. Gathering all the accumulations of merit and wisdom, They will win perfection and reach the other shore. Distinguishing the Two Truths, verse 2

ટ્ર્યું રસાલુબાસનુ વધાસદ્ધારી | શ્રી.સુરાર્શ્વે અપીયાલુ વાતા ત્યરારવી સારારા સર્જ્યાં કેરાનલુરી | શ્રી.વાતાત્સૂવી અપીયા સાત્યરા |

Refutions of origination and so forth, Are in accordance with reality. Pacifying all notions of non-origination Is what we call the ultimate. Distinguishing the Two Truths, verse 9

त्रुप्तिः स्वर्धिः प्रत्निः स्वर्धः ।

कुष्यः स्वरः स्वरं स्वरः स

बारुवा.ब्रीय.बारुवा.ब्रेर.स.स्य.सूबी बारुवा.ब्रीय.री.स्य.रेट्य.सू.ब्रेरी रे.स्य.र.स.ब्रेर.स.सूबी । रे.स्य.बारुवा.ब्रा.रेट्य.सु.ब्रेरी ।

Several things do not produce just one thing, And many things do not create a multiplicity. One thing is not produced by many things. And from a single thing, a single thing is not produced. *Distinguishing the Two Truths, verse 14* 

## Kātyāyana

त्रवूर-वदुःक्ट्यःज्ञाची । क्ट्र-क्याःक्ट्रिःलुःर्देयःचःवक्ट्यः ज्ययःच्यरचाःचुःत्तरःथःचर्वरः। त्यत्रवःबुर-क्यःगःह्रच

He eats his father's flesh while striking his own mother, And cradles in his lap the enemy he killed, The wife is gnawing at her husband's bones. Saṃsāra is enough to make you laugh out loud!

# Maitreya

स्पूर्यक्षयः संदर् त्र्वा है स्पूर् श्रुर्यः तुर्वकृतः वर्षा श्रुर्यः ॥ देश्येस्यः सर्द्यः स्वर्षसः सर्व ॥ देश्येस्यः सर्वद्यः स्वर्धसः सर्व ॥ वेद्यर्रा सर्वे सर्व्यः स्वर्धः स्वर्धः ॥ स्व. वो . व्ये सर्व्यः स्वर्धः स्वर्धः । ॥

Copying texts, making offerings, charity, Study, reading, memorizing, Explaining, reciting aloud, Contemplating and meditating—
These ten activities
Bring merit beyond measure.

Distinguishing the Middle from Extremes, chapter 5

ત્તર.રવી.કૂ.વીય.ત.તુ.કીર.જેવ.હર્ટ્રી ઝુલય.ત્રુંકી.ત.તુ.વીત્વેય.ટ્રેય.ક્રુ.તી

Arousing bodhicitta is: For the sake of others, Longing to attain complete enlightenment. Ornament of Clear Realization, I, 18 ભર.રવા.ક્ષ્યૂર.શ.ધ્ય.ત્વર.ચૂં.તો ભર.રવા.યુરે.ત્મ.ત્વર.રવા.કો | વોલવા.ત્વર.જ્ઞ.વ.કર.ત્વર.સુરી | હતું.જ્ય.ત્યત્વ.સ્યત્વજ્ઞ.જું.ત્વર.સુરી

In this, there is not a thing to be removed, Nor the slightest thing to be added. It is looking perfectly into reality itself, And when reality is seen, complete liberation. Ornament of Clear Realization, V, 21 and Sublime Continuum, I, 154<sup>ri</sup>

Generosity in which adverse factors have disappeared, Endowed with wisdom that is non-conceptual, Completely fulfills all wishes, And brings all beings to maturity at the three levels. Ornament of Mahāyāna Sūtras, XVII, 8

વક્: વહુ: વર્ર વા કુરે : શ્રું. વઃશ્વર્યઃ તા વક્ષેથી | ડુ. કુરે. સ્વ. દે. કું વાયા તા શ્રું શાનક યા ત્વેરા ત્વીયા શ્રી વા ભૂષ : ધ્રેષ : તા વક્ષું શાનક યા ત્વેરા ત્વીયા શ્રી વા ત્વું યા તા કું શે રે તા તા તું : તું રા કું રા તું રા

One should follow a spiritual teacher who is disciplined, peaceful, serene,

Endowed with special qualities, diligent, rich in scriptural learning.

Highly realized concerning the nature of reality, skilled in speaking,

The embodiment of love, and indefatigable. Ornament of Mahāyāna Sūtras, XVII, 10

ચીરેય.જી.સીન્ય.ર્ત્યેત્વઃસ.ત્યુર્વા | જ્ય.ર્વસ્ત્ય.વીયુ્અ.રેટ.ર્ટ્યુ.વર્રયુ્યી | ઝુર્ટ.જી૪.યદુવીખ.રેટ.વશ્ય.ત્વયું.જીરો જ્ઞંટ્ય.જી૪.વર્જી.વયુ.જૂ્ય.જ્ય.જ્રું જીરો |

Because it is discarded, because it is inconstant, Because they do not have, because they are afraid, The Dharma in its two aspects and the sangha Are not the ultimate and lasting refuge.

Sublime Continuum, I, 20

ૹૂ્યોઅૹર.ડું.જું.ક્ષકર.રીયો.ક્ષુત્રી | ક્ષેત્ર-ત.જૂ.અજી.શ્રી.ક્ષ્યે.ક્ષ્યક્ષુત્રી | શ્રીત્યત્યું.યાર્ચ.ચ્યા.યોશ્યો.તાુથી રિશ્વ.તાંતુ.ડ્રેશ્.રે.તર્ચ્યુ.વ.તાુી |

On an ultimate level The only refuge is the Buddha. The Muni embodies the Dharma, And is thus the culmination of the sangha. Sublime Continuum, I, 21

દેવી.ધે.અરઅ.જીઅ.ઝીડ.સ્.શ્વી | કુવીઅ.જ્ર્રે.ક્ષેક.ચ.ત્રેઅ.શ્વે.પીથી | કુ.નહુવોયુરી.રક્ષેક.અ્રુરક્ષેક્ષ.રેટા | ક્ર્વીઅ.અરઅ.એ.યુ.હત્ત્વ્રક્ષિક્ષ.રેટા

Because the perfect buddhas's kaya is all-pervading, Because reality is undifferentiated, And because they possess the potential, Beings always have the buddha nature. Sublime Continuum, I, 27

रे.चबुषःयोजुवोजःसःबुजःचडूरःरू] । जुन्नजःक्षःक्षरःक्ष्यःजुन्नजःरेसः रेटः। जुन्नःदेशःस्कःरेवाःमुःस्कःसबुसी । न्यरेवाःसःरेवाःरेवाःसःरेटः। ।

According to the phases of impure, Partially pure and completely pure, We speak of sentient beings, bodhisattvas And the thus-gone buddhas. Sublime Continuum, I, 47

સં. અ. ટ્રેસ્ટ્ર અ. જી. અ. ક્રેસ્ટ અ. ત્યુરી ક્રેસ્ટ ટ્રેક્ટ) સ્ત્ર ક્રેસ્ટ સ્ટ્રેટ . કરી શું. સંત્ર . ટ્રેચા. ત્યું અ. પ્રિસ્ટ પ્રેટ . કરી ક્રેસ્ટ ટ્રેક્ટ તરું અ. ત્યું . સજ્યું કેટ . કર્ય ક્રેસ્ટ ટ્રેક્ટ તરું અ. ત્યું . સજ્યું કેટ . કર્ય

The disposition is empty of the adventitious stains, Which are characterized by their total separateness. But it is not empty of the unsurpassed qualities, Which have the character of total inseparability. *Sublime Continuum*, *I*, 155

# એ વાર્ક્ર વઃવર્સે લેમ એડ વલેક વર્સે <sub>સ</sub>રવા કવડે વ એડ

Just as there can be no pleasant fragrance in a cesspit, There is no joy among the five classes of beings.vii Sublime Continuum, IV, 50

ઌૢૺઌૹૹ૮ૹ૮૱ૢ૽ઌૺ.ત૮ૹ૽ૢઌ૮ઌૹૢૺઌૺૣઌ૮ૹૺ ૹૺઌૺ.ઌૹૼૢઌૹ૽૽ૼૺ૾ૺૺૺૺૺૺ૮૮ઌૢૺઌૺ.ઌઽૺૺૺૺૺૺ૾ઌૢઌૢઌૺૢઌ ઌૺૢઌૺૺઌઌૹૢઌૹૹૺઌૢૺૢઌૹૢ૾ઌૢૺઌઌૢ૽૱ ૡૺૺૺૢઌૢૺઌૢઌૹૡૺૢૹ૽૽ૹ૽૾ૺૺૹૢ૽ૹૢ૽ૺૹઌૹ૽ઌ

Illness must be understood, its causes eliminated, Wellbeing must be attained, and medicine taken. Likewise, suffering, its causes, their cessation and the path Must in turn be understood, eliminated, realized and relied upon.

Sublime Continuum, IV, 55

ટું.શું.હોઝ.ક્રિયું.ક્રીવ.ત્તર.હદુંરી | હોયુર.વોર્જાસ'સ્સ.ત્તર.ધૂવો.ત.વીર.! ટું.શું.યું.સ્યૂન્ય.ક્રીવ.ત્તર.હદુંરી | અુર.ક્ષે.ત્ત.અૂવોઝ.ધસ.ધૂવો.વીર.! |

Any thought such as miserliness and so on Is held to be an afflictive obscuration. Any thought of 'subject', 'object' and 'action' Is held to be a cognitive obscuration.

Sublime Continuum, V, 14

## Mañjuśrīkīrti

ક્ષેટ.યુટ્ટેડ્ટેક્રેટ.સ.સ.સુર્યુ | થય.સ.પ્રોથ.જી.સષ્ટ્યા.ક્ષેય.સય જે.સુટ.યલુથ.ર્ટ.શ્રેટ.સ્.સુરી | ક્ષેટ.સ્થેય.રજીટ.શ્રુટ.સ.યુટી |

The aggregates, when analysed, are found to be emptiness, Devoid of any substance, like a hollow plantain tree, But this form of emptiness is not like the emptiness That is endowed with all the supreme attributes.

A Short Teaching Concerning our Assertions on the View

## Nāgārjuna

ક્રબ.૮૮.સુ.ધ્રેના.દુ.વલ્યુય.સું સુર.વ.ધ્રુ.વર્કેપ.દ્રબ.તતુ.ક્રુમ. સુર.ત.ધ્રુ.ય.પીયાર્ક્ર્ય.ત્તુથી | પીયાર્ક્ર્ય.સુર.ત.યુરી.યે.વતી |

The relative is stated to be emptiness, And emptiness itself is but the relative. Without the first, the second is not present, Just as with creation and impermanence. Commentary on Bodhicitta, verse 68

ન્કઃ નોકુઝઃ જ્ર્યાનું નોર્યસ્ટે ત્ર્રેખી ક્ષ્રેના સત્તર્રેશનું ક્ષેત્રેના નક્ષ્યત્નનુષી | નોકુઅ: રેટ. નક્ષ્યત્મ્યત્મુશકો | રેટ. ત્રું નથિર: રેટ. રેની કૃશ્ને સ્ત્ર્ય |

The first, eighth and ninth are afflictions, The second and tenth are karma, The remaining seven are suffering. Thus the twelve links are grouped in three. Heart of Dependent Origination, verse 2

કુટ્યું. ત્યર્ટ્સ સ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્સ

From the three the two originate,
And from the two the seven come,
From seven the three come once again—
Thus the wheel of existence turns and turns.
Heart of Dependent Origination, verse 3

સુ.હત્. વર. ભર. મીવબ દ્રેવી બ.કી ત્વર. તૃ. યુર. મજ્યબ શ્રુર. વ. ભર. ! સુ. વુંબ અ . તુવ શ્રી ર . દે. શ્રી બી ! વિ. કૃષ્ સર મુ. મુંબ્યુર. શ્રી !

Like a recitation, a candle, a mirror, a seal, A magnifying glass, a seed, sourness, or a sound, So also with the continuation of the aggregates— The wise should know they are not transferred. Heart of Dependent Origination, verse 5 ट्रेज.चर्डीट.ज्यज्ञ देवो.चज्जुर्थ । स.क्ष्योज.खे.केट.चोट्टे.क्षेयो.सुटी । ट्रेज.चर्डीट.ज्यज्ञु.झुट्यो.चो । क्ष्योज.टट.खे.केट.चोट्ट.क्षेयो.टटा

Desire, hatred and ignorance, And the actions they generate are non-virtues. Non-desire, non-hatred, non-ignorance, And the actions they generate are virtues. *Jewel Garland, verse 20* 

As long as the aggregates are conceived, There will be a conception of "I", And when there is a conception of "I", There's karma, and from that, rebirth. *Jewel Garland, verse 35* 

देनसम्बद्धिक्तसम्बद्धिक्व निद्याप्तेद्देश्चित्रक्षेत्रस्य । निद्याप्तेद्देश्चित्रक्षेत्रस्य । निद्याप्तेद्देश्चित्रस्य

Causes of death are numerous; While causes of life are few indeed, And even those may cause death, So practise Dharma at all times. viii Jewel Garland, verse 278

ન્યૂર.જ્સ્ય.રેવી.ત.જ્ય.ક્ય.સ્ટ્રી ક્રિમ્ય.ત.ત્મેર.જ્સ.ક્ટ.કુવી.ની | યુર્વે.યુ.રેય.વીએસ.ક્ર્રીશ.ત્ય.ઊંટ.! કુંડે.જ્યૂત.એસ.ન્થ્યિક!ત.ત્ય.રેવી

Offerings of three hundred pots of food Made three times each and every day, Could not match even a portion of the merit Gained from just a single moment's loving kindness. *Jewel Garland, verse 283* 

રવાડ તૃત્ર્ય સંદર સકૂર ક્ષેય વડે કોરે વલુથી <sup>જ્રા</sup>ત ર્ક્ષેય ચેત્ર ક્ષેય ક્ષેય સંદ્ર્ય છે| | ક્ષેય થયા વચા રેર ક્ષેય ત્વર ક્ષેય સંદ્ર્ય છે| | ચેર હુવા ર્ક્ષ્ય જ્યાવા સુર ક્ષેય સ્ત્રા સ્

Someone who acted carelessly in the past And then becomes careful and attentive, Is as beautiful as the moon emerging from the clouds, Like Nanda, Angulimāla, Darśaka and Śańkara. Letter to a Friend, verse 14

सक्त्वाःक्षेत्रःसःजन्नायःजैयःनादेयःवनःवृताःक्षेत्रा भैनायःक्षेत्रःसःजनायःश्लेसयःत्तवःक्षेत्रःसःजनाया वर्तुरःक्रनायःबुःश्रंदःस्र्रःत्तरःन्द्रेश्वःनक्किःश्ले। । वि.चयःश्लेश्वरेदरःवरंत्वरःत्रयः नुनाःत्त्र्ली ।

Eat with the idea that your food is medicine, Not with feelings of attachment or aversion, Or out of conceit and pride in your appearance, Or a wish to gain weight; eat only to sustain the body. Letter to a Friend, verse 38

અર!તૃસ્ત્ય.વીર.ત્વવીઅ.ડે.સુ.ડ્.સજ્ર્ર.જી | રિવેવીઅ.રિવેર.રિવેવીઅ.ર્દેવ.વીયુર!જીઅ.ત્ત્વી.સ.ત્ત્યી જે.ભુ.જે.વેર.ત્વ.જીર.ઝુ.પ્રેવી.વી | જ્ર્યુ.તુ.વીયુર્ટ.સર'ર્જેર.વી.અ.વધ્વ.સ.ભી |

This life is subject to many dangers, And as fragile as a bubble in the wind, While we sleep we breathe in and out, And it is wondrous that we wake again! Letter to a Friend, verse 55

रक्कीयन्तरे, बुरकुयन्य-स्वीकीन्तर्यायाया । बारः बुचा कु. से. श्रीयाः त्ययः श्रीचाः तर्रदा । रचः श्रीचायः यक्षचाः तरः यक्कीयः तर्राः त्ययः श्री बारः बुचा चायुरः श्रुर्दः सुचे कृषः श्रीयः तत्यया

Even more stupid than one who cleans up vomit Using a golden vase bedecked with jewels, Is the one who, having been born a human, Devotes his life to comitting harmful deeds. Letter to a Friend, verse 60

કુન્મ-લેક-ટુંન-જીર-અ.ભુઅ.નન્અ.ક્ષુ.વર્જીન સન્તુથ-રેવી.સ્થય-શ્ર-વીવી.કૃ.વી.સ્થ

There is not enough soil in the world to make a tiny pellet, The size of a juniper berry, for each of your past mothers. Letter to a Friend, verse 68b સુતાક્તીયત્વીરાત્વીયાકૃષ્ટુંદુઃ સ્ટાન્યુંકૃષ્ટું સ્વાન્યસ્ત્રાનાયત્વાત્વાત્ત્વાકૃત્યન્ય સ્ત્રાનુંદ્રી રેયાગ્રું તરારે જૂરાક્સ્ત્રારક્ષિત્ર વાળી સુવા જ્વારે વિવાયત્વે સ્ત્રાના વાળી કૃષ્

The ceasing of his breath is all that separates An evildoer from hell's boundless suffering. Anyone who hears this yet remains unmoved Must have a mind as hard as a diamond. Letter to a Friend, verse 83

<sup>द</sup>क्त.शुंच.५क्त्य.जे.झूट.देक्त्य.कु.बट.लूरी । उहुचीज.स.शुं.चर.बुटे.ब.कु.चबरे.स.तुं । रंबे.रेट.ऑ्ची.रेट.चीबेबीज.जें.चब्चेज्ञ.सञ्जात्रः। रक्षिम.च.बुज.स.कबूट.रेट.बूज.स.रेटा ।

And if just seeing pictures of the hells, or hearing, Reading and thinking about them brings such terror, What will you do when you experience there The unbearable effects of your past actions? *Letter to a Friend, verse 84* 

क्यःसर्वर-वर्-दे-वर्ष्वयः योज्ञेयायः सम्बद्धः । योदः खेयाः दे खेल्यः द्याः सम्बद्धः यदी । योज्युद्धः सम्बद्धः खेल्यः योज्युदः यदी । हे बुद्धः सम्बद्धः खेल्यः यद्धः सम्बद्धः स्त्रो ।

Interdependent origination is a most profound And cherished treasure among Buddha's teaching. Anyone who understands it correctly, Will see the Dharma and see the Buddha. Letter to a Friend, verse 112

Just as on the fourteenth day of waning, The moon is barely visible at all, For those first practising with aspiration, The dharmakaya barely appears. Praise of the Dharmadhatu, verse 74 કુસ.શુઝ.કુસ.શુએ.વનુંન.વર.સર્વુટ.! ટુ.વલુંચ.અ.ન.લેવીઅ.ધેન્ય.શુંઆ કુસ.શુંઅ.કુસ.શુંઅ.વનુંન.વ.ક્રેર! કુ.ક્રેર.ક્ર્યુત.વતું<sup>ચું</sup>.વ.નો |

Just as the waxing moon Grows larger day by day, Those who've reached the bhumis See the dharmakaya more and more. Praise of the Dharmadhatu, verse 75

૨.ખ.ઐ્રુંચ્ઝ્,રીક્.ચ.નુશ | ૨.ખ.ચ્સ.નશ્ય.અુર્-ત્યત્રશ | ૪.ખ.ચ.૨.ખ.ઐ્રુંચ.૪.નૂરી | ત્રોત્મ.છે.૨અ.રશ્ય.નશ્ય.ત્વીય.નૂરી

If I had a position, Then I would be at fault, But because I have no position, I can only be without fault. Refutation of Objections, verse 29

र्नान्त्रः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः । स्वरः सः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः । रेज्यः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः । स्वरः सः स्वरः सः स्वरः स्वरः ।

To whomever emptiness is possible, All things are possible. To whomever emptiness is not possible, Nothing is possible. Refutation of Objections, verse 71

અરબ.<sup>9</sup>મેં.ટું.સ.ક્ષેયો.ત્ર્જ્ય...્ર્યો યોએર.ક્ષ્ય્ર્યો.ક્ષ્જ્રેરઅ.સ.ક્ષુરે.સ.<sub>જી</sub> રેર્ચ.ક્ષ્યું.ત્ત્રકાર્ટ્યુંથ.ત્યકૃત્યા.સરો | યોટ.લુત્રા.ક્ષ્રુંટ.રેટ.કૃષ્ય.ક્ષ્રેટ.રેયો |

To the one who taught this excellent teaching, In which emptiness and dependent origination, Are united in a Middle Way—
To the Buddha, I pay homage.
Refutation of Objections, verse 72

्मत्तर् ज्यक्ष्याः व्यक्तः स्त्री ।

ह्वायः तत्त्रः अर्थः क्षेयः स्त्रीः ह्वायः तत्त्रः अर्थः व्यक्षः स्त्राः ह्वायः तत्त्रः अर्थः व्यक्षः व्यक्षः स्त्राः ।

ह्वायः तत्त्रः अर्थः व्यक्षः व्यक्षः स्त्राः ।

ह्वायः त्र्यः स्वरः द्वायः स्त्रीः स्त्रीः स्त्राः स्त्राः ।

व्यवाः त्राः स्त्रोः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः ।

व्यवाः स्त्रोः संद्वाः स्त्रोः स्त्राः ।

व्यवाः स्त्रोः संद्वाः स्त्राः स्वरः व्यक्षः ।

व्यवाः स्त्रोः संद्वाः स्त्राः स्वरः व्यक्षः ।

व्यवाः स्त्राः स्त्रोः स्त्राः स्त्राः व्यक्षः स्त्राः व्यक्षः । ।

You showed that everything is interdependent: Unceasing and unborn,
Neither non-existent nor everlasting,
Neither coming nor going,
Neither multiple nor single.
With this teaching, all complexity is pacified,
To you, the perfect buddha,
Supreme among all teachers, I bow in homage!
Root Verses of the Middle Way

શ્રી,ન.જેશ.ત્વર.ત્વ્રુર.શ.ત્વુથી | રેક્ડ્ય.ત્વ્રુ.વીર.રેવી.વીર.જે.ત્વર.! | વોડુંડ્ય.ત્વડા.શ.ત્તુથ.ર્શ્વી | તરેવી.ત્વડા.શ.જા.વી.વીજેશ.ત્વડા.સુથી

Not from itself, nor from another, Not from both, nor without a cause, Does anything anywhere ever arise. Root Verses of the Middle Way, I, 1

સ્ટ્રેન્સ્સ્ટ્રેન્સ્ની સહજીય | સુસ્ટ્રેન્ક્રિન્કર્સ્સ્સ્ટ્રિસ્સ્ટ્રિય | સ્ટ્રેન્સ્ક્રિન્ક્રિય સ્ટ્રેન્સ્સ્ટ્રિય ચીત્તામું સ્ટ્રેન્સ્સ્યુક્રેન્સ્સ્યુ

If there were the slightest thing which were not empty, Then there would be that much emptiness as well, But if there is not the slightest thing which is not empty How could emptiness exist?

Root Verses of the Middle Way, XIII, 7

ટ્રે.રેના.નર્झેન.દે.ક્રુટે.સર.નોજેરબો | નોટ.રેના.ક્રુટ્રેસ.ક્રેટે.ક્રે.નો | .ક્રે.પ્રોય.ક્રુબ.તર.હર્લેટ.નર.નોજેરબો ઐપ્ત.ન.૧૧૧૫.જીઅ.ક્રુટ્રેસ.સુટી |

The victorious ones say that emptiness Undermines all dogmatic views, Those who take a dogmatic view of emptiness Are said to be incurable.

Root Verses of the Middle Way, XIII, 8

स्रोचयःस्यःचोद्दयःस्यःस्यःक्त्रं व्युत् ट्रेझ्चरःसूर्-दरःस्ररःसःस्य । स्र्रःक्र्यःश्चःयःक्टरःसरःस्र्व। । स्र्रःक्र्यःशःयःदर्ध।

To say "it is" is a conception of permanence, To say "it is not" is a view of nihilism, Therefore the learned should not dwell In either existence or non-existence. Root Verses of the Middle Way, XV, 10

દુવત્ત્વનું ત્વન્નત્વરે છેી | ૨૮.અ૨અ.મૈઅ.ગ્રી.ન્નુ-બુઆનુ | ૪૧.તૃઆદ્મન્ય.ગ્રાટ.૩૨.ત.થી | દૂવીઅ.અ૨અ.મૈઅદન્યત્મ સ્ત્રેષ્ટ્યાનું

In a land where the perfect buddhas have not come, And the śrāvakas too are nowhere to be found, The wisdom of the pratyekabuddhas Develops perfectly without reliance.

Root Verses of the Middle Way, XVIII, 12

ૺ૱.તતુ.પૃંતું.જી.તડુંય.તત્તું | તતુત્રા.કુંય.પોયાદ્ભ્ય.તડુંય.ત.ડેટ.| તડુંય.ત.ત્યોયુંઅ.ત.તત્ર-ટ્યા.તકુંયી | તર્ત્ય.જ્ઞેઅ.૧૧૧૫.જીઅ.જ્અ.તક્ષેયે.તો

The teachings taught by the buddhas Entirely depend on the two truths: The relative truth of the world and The truth of the ultimate meaning. Root Verses of the Middle Way, XXIV, 8

વ્યસ્તૃકૃર્કુકૃરિશ્વસ્તૃષ્નુંત્રી | ટુ.રેના.અરબ.મ્રે.બ.નક્ષેય.ત.સુ શ્વસ્ત્રેશ્વસત્તર.સુ.વુંત્ય.ત્તી | નેટ.રેના.નરુંશે.ત.ટું.નોકુંત્ય.જી|

Those who fail to understand
The distinctions between these two truths
Will fail to understand the meaning
Of the profound teachings of the buddhas.
Root Verses of the Middle Way, XXIV, 9

જ્ઞ.૨૧.તર્યત્રન.સૃત.જ્ઞ.તજ્ઞીન | રિજ્ઞ.તતુ.ડ્ર્યુ.સુ.સુ.સુ.ધ્યાત્ર.તન | રિજ્ઞ.તતુ.ડ્ર્યુ.સુ.ધુ.ધુ.યા.સુ.તજ્ઞીન શ્રસ્તિ.ત્તરુ.સત્યકૃષ્ટ.તન |

Without relying on the conventional, The ultimate meaning will not be realized, And if one does not realize the ultimate, One will not attain nirvāṇa.

Root Verses of the Middle Way, XXIV, 10

दुवाःस्रवायः ग्रेयःसरः वर्ष्टीचयः सः चतुरी हुः क्षेरः स्रियः स्वाविदः ग्रेयः देटः । च्याः रचः क्षेटः श्रेयः स्वावः स्वरः वरः वर्षीयः । स्रूटः सः ग्रेटः सः चक्षेः ग्रेयः श्री

If they view emptiness in the wrong way, The less intelligent will be ruined, Like someone mishandling a poisonous snake, Or chanting a powerful spell incorrectly. Root Verses of the Middle Way, XXIV, 11

ૹ્યાત્વીય.ભૂરીનાસ.ભુથી ડુ.ક્રુર.સ્ટ્રેટ.ન.સ.નુથીનતુ જ્યાત્વીય.ભૂરીનાસ.નુથીનો વીય.ક્રુર.ધ્રેથાવર્થિયાસ.નુશીનાડી

There is not a single thing
That does not arise interdependently.
Therefore there is not a single thing
That is not emptiness.
Root Verses of the Middle Way, XXIV, 19

बू. २.स.ट्रे.स.झबी.उक्त्स.सू । २स.सर्डक्ट्य.झे.स्ट्रेस.सट्ट्र.सा । १स.स.इस्य.क्टे.झट.चरु.झुरी । बट.बु.इबीय.उड्डे.ड्रेर.चर्डेट.क्या

I prostrate to Gautama, Who, out of compassion, Taught the sacred Dharma That leads to the relinquishing of all views.<sup>ix</sup> Root Verses of the Middle Way

ૡૢૺૺ.ૡઽૣૣઌૺૡૹ૾ૺૺૺૺૺૺઽ૱ૹઌૢઌૺૢૢૺૺ ઌૢૺૣઌૢઌૢ૽ઌૢ૽ૢઌૢૡૢઌૢ૽ૡઌૢઌૢૺૺૹ૽ૺૺૺૺૺઌ ૡૺઌૡૢૺ૾ૺૺૺૺૺૺૺૺૺૺઌઌઌૺઌઌૢઌૢ૽ૺૹ૽ૺૺૺૺૺઌૹ૽૽ૺ૱ૹૺ ઌૺૹૡઌૹઌઌૢ૽૽ૺઌૹૹઌૢઌૢ૽૽ૺ

The wise do not make many promises, But once they have committed themselves, Then, as if the pledge were carved in stone, Even in the face of death, they will not fail. Staff of Wisdom, verse 11

#### **Padmasambhava**

સ્રુ.કેવા.શ્રી.સ.ત્યુર.તર.પ્રુપ.તર.શ્રેશ તર્રે પ્રજ્ઞપ્ત-વિ. ત્વેવા.ત્રેપ. તર્ન્ડ ને ત્વ. ત્વાન્યન્ટ ક રત્યુવા.શ્રી. સૃત્ર વસ્ત સ્વાનનું ત્વેક્ટ પ્રત્યાં વત્તર. ક વીત્સ્પ. ત્વાના ત્વાનન ત્વુ. ત્વસ્ત્ય સ્વાનિય ત્વર્ટવી ક પ્રોચ.તા જ્વી પાત્વજ્ઞ વિ. તર્નુ વસ્ત્ય ત્વેત્વા કપાત્વક શ્રે. સત્વત્વી ત્વાવજ્ઞ વિ. તર્નુ ત્વસ્ત ત્વેતા ત્વેત્ત ક

Now when the bardo of dying dawns upon me, I will abandon all grasping, yearning, and attachment, Enter undistracted into clear awareness of the teaching, And eject my consciousness into the space of unborn Rigpa; As I leave this compound body of flesh and blood I will know it to be a transitory illusion.

Root Verses of the Bardos

ત્મબ.\$..વર્ચન.નવા.કો.નબ.ઊર.લુનઃ ક્ષે.ન.વેશ.સીવડ.નબ.ઊર.સફ્.વેઃ

Although my view is higher than the sky, My respect for the cause and effect of actions is as fine as grains of flour. તર કૈર નીર રેંડર ૧૧ નવેર શ્રું પ્રેન ભૂરે રેર ત ૧૧ કો. નેર કવા નું શ્રુ. ના

For anyone, man or woman, who has faith in me, I, the Lotus Born, have never departed—I sleep on their threshold.

૮.શું.તડું.તોનુવીઅ.હર્ય.ત.ન.નુવે ૮.તર્સેનઅ.અરઅ.મે.બ.ઘમઅ.કર્ય.વર્સેવઃ ૮.ક્ષકૂટ.અરઅ.મે.બ.ઘમઅ.કર્ય.ક્ષકૂટ.ક

Seeing me, all the buddhas are seen,

Accomplishing my practice, the practice of all the buddhas is accomplished,

For I am the embodiment of all the sugatas.

બરબઃ<sup>ક્ર</sup>ીય.<u>પ</u>ીર્યક્રી:૮ચૂરબ:ત્ય્યું | કુત્રા.ધ્રુર:૬૧.તરઃશ્રીર:ત.શ્રી | હદુવ.તહુ.ધૂત્રા.તબ:માર્શ્વર.તબો | પો<sup>ક્ર</sup>વ:તહુ.તબા.ક્રીઅ.મ.ચૂબ:વુર:|

Unstained by objective clinging, Unspoilt by the grasping mind, Sustaining the naked and empty awareness Is the wisdom mind of all the buddhas!<sup>x</sup>

ઌૢ૱ઌૹૢ૽ૠ૾૽૱ૹઌૢઽ૾ૣૣઌૺ૱ઌૢઌ.ઌૺઌૢઌૺૺૺૺૺઌૺૺઌૺૺૺૺૺૺૺૺૹ૽૽ૺૺૺૺૺૺૺૺૺ ઌૢ૱ઌૹૢ૽ૠ૽૱ઌૢૣઽૺ૱ઌૺઌૢઌૺઌઌૺ૱ઌૢૼઌૡૹ૽ૺૺૠ ઌૢઌૹૢ૽ૠ૽૽૱ઌઌૺઌૢૼૺૺ૾ઌૢઌઌૹૢ૽ૠઌૡૢઽ૾ૺૺૺ

Do not investigate phenomena: investigate the mind. If you investigate the mind, you'll know the one thing which

resolves all.

If you don't investigate the mind, you can know everything but be forever stuck on one.

#### Rāhulabhadra

ર્ટ્સના ત્રી સામ્રા ક્ષ્યાન કૃત્યાન સ્થાન સ્થાન

Beyond words, beyond thought, beyond description, prajñāparamitā,

Unborn, unceasing, the very essence of space,

Yet it can be experienced as the pure wisdom of our own awareness,

Homage to the mother of the buddhas of the three times! Praise to  $Praj\bar{n}\bar{a}paramit\bar{a}^{d}$ 

ડર્વઅ:વે.કૃવ!:સર.ક્ષૈવે.સર.હજીર ક્ષ્ય:ક્ષ્ય:વીર.તુવ!ડું.રીવી.જ્ઞની | ક્રે.વ.વીર.રીર.વી્સઅ.સ.વીર.| | પ્રત્યજી:ડર્વઅ:વે.ક્ષૈ.વીર.રીર.| |

Whichever actions carry the heaviest effect, Whichever are done closest to death or are most habitual, And those which were committed earliest— These will be the first to ripen.

# Śāntarakṣita

૨૨.વહુશ.ઝુ.ટુ.તાર્ચનાઝ.વર્ચ્ચરાવહુશ રે.અઝ.૨૨.વહુશ.ચ.ત.વઝુ.જીુકા | ત્તર.રેના.દે.ચ.તાકુના.ત.રેન્ટા | નરના.રેર.નાહ્યો.જીંઝ.રેન્ટ્ઝ.ડરું.રેના |

These entities spoken of by ourselves and others Are in reality devoid of any intrinsic nature, Because they possess neither a nature as one Nor as many, and are just like reflections.

Ornament of the Middle Way, verse 1

કૃવા.સ.જ્જ્વે.સ્.સ.કૃરે.હકૃવ ટ્રે.રે.વા.ટ્રે.ક્રુક્ટ.કુ.સ.કૃવ્યુ.ટ્રી કૃવાઝ.સ.કુ.સંવ.ક્ર્યુે્વોઝ.હર્ટ.ક્રુરે.સો જ્ય્ત.વોયુઝ.સુન.કે.લ્યૂચ.વેંગ.ડો |

Those who ride the chariot of the two approaches, And grasp the reins of logical reasoning,

Will therefore in the truest sense be called Followers of the greater vehicle.

Ornament of the Middle Way, verse 93

74

#### Śāntideva

૨૮.મું.ભુરં.ઝ.નશ્રું સ.ક્ષુર.૨અ.હું ર.નશ્ર્મના ડુ.ક્ષુર.ત્માનય દૂધ.ત્યન્મ.તહર.નરેત્માં.ઝ.સુરી | ઝુંન.શ્રું ર.મોન્ય.તહર.નરેત્માં.ઝ.ભૂરે.સુથે.ધુ | | ઝૂંત્ય.જ્ર-સ.ક્રેર.ત્ય.ત્મર.હું ર.નું ર.સુરી |

There is nothing here that has not been said before, And I lack any skill in the art of composition. Therefore I do not expect this to be of use to others, And write it only as an exercise for my mind. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 2

ક્રુપ્પાવનું ત્વર-દેવા ત્ક્ર્યુર-સ.વી.સ.વર્જી રો વાત્મ.ધુ.વનું ત્વત્વન સ.વર્જી વવ્યાની | ક્ર્યુપ્પ વૈતુ દૂવ ક્ષેત્ર ક્ષ્ય ત્વર ક્ષેત્ર સ્વર્તા | દેવ્પાત્ક્ર્યુર ત્વનું સ્ત્રેત્વે ક્ષેત્ર ત્વર ત્વીન દિલ્લાનો

This free and well-favoured human form is difficult to obtain. Now that you have the chance to realise the full human potential

If you don't make good use of this opportunity, How could you possibly expect to have such a chance again? Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 4

उहुवा.मृत्रान्त्र्र्य्त्रभ्याःमृत्युं ज्ञूयाः बटाउवादाउद्दीटा । मृत्युंच्यायट्याः भ्रियाः भव्याः भ्रियाः वश्चाः प्रभावा । भ्रुवाः उद्याः भ्रियः भ्रुवाः स्वयः अत्यः भ्रुवाः सम्ब्रम् । मृत्याः वश्चः भ्रियः भ्रवाः स्वयः भ्रुवः स्वयः भ्रियः ।

Like a flash of lightning on a dark and cloudy night, Which sheds its brilliant light for just an instant, Every now and then, through the buddhas' power, A mind of virtue occurs briefly to people of the world. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 5

કર.જેન.હર્દવા.ત.કુર.તુવ.સ્ કર.જેન.સુંશ.ત.કુ.બુન્નબ.રેર.શું ૧૧૧.ત.વોકુબ.વી.બુન્પ.ક.કું) કર.જેન.બુન્નબ.ટુ.નર્ટ્ય.વર્ત્રેબ.૧

Understand that, briefly stated, Bodhicitta has two aspects: The mind aspiring to awaken, And actual application. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 15 ક્ર.चब. ફુમ.વહુમ.વુમ.વમ્સ. ટુ.વહુમ.સોન્ય.ત્ય.વટુ.વોયુમ.જી| ક્ર.चब.ફ્.ક્રેમ.વુમ.ત.ક્ષેમ । તર્ચ્ચ.વમ.વટૂર.રેમ.વુંચ.વ.નું

Just as one understands the difference Between wishing to go and going on a journey, The wise should understand these two, Recognizing their difference and their order. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 16

૨૮.ત્રી.તર્.ત.રચા.ક્ષે૨.હર્ષ્યના | તર્.ત.હર્ય્ટ.જીર.ત્રોટે.સૈયો.ત્તના | ક્રૈયા.તર્જ્યત્વ.કુરે.ત્તર.ર્થ્ય | ક્રૈયા.તર્જ્યત.હર્ય્ય.હર્ય્ય.ત્યન્ય.ત્ત્ર્રોજીર.!

Though loning to be rid of suffering,
They rush headlong towards suffering itself.
Although longing to be happy, in their ignorance
They destroy their own well-being, as if it were their worst enemy.

Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, I, 28

बानुरयः रटन्डन्यः सः कुरे-रें-क्री । नयो सः पुरे देशस्यः क्री ची रेट्-क्री । प्तमः खेबीयः देशस्यः क्री देरे-रे पूर्वः रेटः। नरवा खेन्या स्ट्र्यः मर्रे देशस्य क्री स्म्या क्री स्म्या ही

May I be a guard for those without one, A guide for all who journey on the road, May I become a boat, a raft or bridge, For all who wish to cross the water. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, III, 18

भेशक्कास्त्रस्य स्त्रस्य । स्त्रस्य स्

May I be an isle for those desiring landfall, And a lamp for those who wish for light, May I be a bed for those who need to rest, And a servant for all who live in need. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, III, 19 ત્સૈબ.જ્ય! ક્ષ્મબ.જી.હડ્ડ્રી.હદ્ય.જીંય ટ્રિના.ન્યબ્સ.જી.શું.બુટ.ડેના.ડેટ.! ટુના.ર્ઝનાબ.નીંવ.ડેટ.ર્ઝિયજ્યુરોડેટ.! જુટે.નલુયાર્શ્વર.રેટ.વેશ્વ.ત.નન્નટ.!

May I become a wishing jewel, a magic vase, A powerful mantra and a medicine of wonder, May I be a tree of miracles granting every wish, And a cow of plenty sustaining all the world. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, III, 20

ત્તું હર્ચુ ર.સુ.હર્ચુ, શ્રૃંબ.કુ.ર્યુબી | ક્યા.સુર.હ્યુન્ડ.તર.ત્યનાય.સુના.નુખી તત્રીજ્યત્તર સ્વશ્વ.સુર.નાયબ.હર્ચીન.ની | શ્રીર.કુના.નાકુના.ક્ચ.સુના.ત્ય.જીર.! |

If a single moment's negativity,

Can lead to an aeon in the Avici hell,

Then with all our harmful acts accumulated in samsāra without beginning,

What chance is there of going to the higher realms? Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, IV, 21

रेबो.च.चक्तय.कर.जवा.धे.यूट.। यहुवाय.त.चक्तय.कर.कुरे.यक्चीय.बुट.। युक्तय.कु.चॅर.तू.रेक्त.चध्वाय.बी । पोथ.वय.रंबे.तयु.चवा.त.जुया ।

If, with the rope of mindfulness, You bind firm the elephant of the mind, You will let go of every fear And find virtue close at hand. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, V, 3

અ.ક્ષેટ. હસ્ય. કરી વીજ્યીયા રેટ. હર ક્ષેત્ર. સત્રુત. સ્સ.ક્ષે. મૃ. વયાનુ કુ.ક્ષેટે. મૃ. વયા વી. તા. તતરી | અ.ક્ષેટ. હરું. રેવી. મૃયા વીજ્યીયા તી

Where would I find enough leather To cover the entire surface of the earth? But with leather soles beneath my feet, It's as if the whole world had been covered. Engaging in Bodhisattva Conduct, V, 13

જ્યાસુસ્તાન્વેર સ્ટ્રેસ્તાસ્વાન વિસ્તા | ત્રુપ્ત્રેમ સ્ટ્રીય ત્રુપ્તાન્ત્રી | વાત્ત છે. સ્ટ્રેય સ્ટ્રિય સ્ટ્રેય સ્ટ્રેય સ્ટ્રી વાત્ત છે. સ્ટ્રેય સ્ટ્રેય સ્ટ્રેય સ્ટ્રેય સ્ટ્રેય ના

In fearful situations or during celebrations, If I am not able to concentrate like this, I may relax, because in times of generosity, Discipline may be suspended, it is said.

Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, V, 42

૨૮:હુટ:જીન્મ્યાનવુ:જ્યા.જીયા.વક્ષી અટ્ય.જીય.યુટી.રે.વજીય.સ્.હુતા ત્રું.રેચાયુટી.ત્મ.વક્ષેત્રેશ્વયા.વર્ટ્ય સુચી.ચુંચ.યુન્મયા.શ્યે.ક્ષે.શે.ત્મરી

Whenever I catch sight of others, By thinking, "It is through them, That I will reach awakening", I'll look with sincerity and love. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, V, 80

વબૂર.જેમબ.સ.વર્જીર.વીર.ત્નર.સુરી ટ્રે.ક્ષેર.વોજેબ.સ.કુ.થોવબ.સ.તો ટ્રે.યુ.વોર.ત્નર.ત્નૂર.સુજોટુો | ૹૈબ.ઝંબ.જેમબ.જીબ.સુ.વર્ઝિવ.તો

There is nothing whatsoever A bodhisattva should not learn. When one is skilful in all things, Nothing fails to be of merit. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, V, 100

વ્ર્ટાલ્યું ચીકૃવી નીઝ હર્ષ્ય સર હર્જીય જુવી અજીરે વીટ જીવે ડ્રોપીયજીરો | શ્રુપર ત્વું વીબુવી અલ્સ્ક્ર્રેટ જ સ્ત્રુવી અ ત્ય્રી અત્મર્સ્યુટ્ર રે. વઅવી અત્મર્જી |

All that you have accumulated over a thousand aeons—Generosity, offerings to the buddhas and the like, Whatever good you have done—all of it Is destroyed in a single burst of anger.

Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VI, 1

There is no evil similar to anger, And no discipline like patience, Strive always therefore for tolerance, Cultivating it in varied ways. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VI, 2

If a problem can be solved, What reason is there to be upset? If there is no possible solution, What use is there in being sad? Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VI, 10

ચૂસ્ય.ય.ક્ષ.તર.સુ.ડજીર.તનુ

There is nothing whatsoever That does not grow easier with practice. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VI, 14

શ્રુંટ દું સ્થેડ વી. કુ. ક્રે. શ્રું] | વાલ્સેડ્ર્યુ. હાયૂર ત્વર વાયબ વળ જીર ! સ્ત્રિયત્વ ત્વું ત્યું સ્ત્રુ સ્ત્રા વડું શ્રી | વ્યૂર્ટ શ્વેત્ર હો ત્યું ત્યું સ્ત્રા વડું હ્યો |

When their bodies are well because of their merit, And their minds are happy because of their wisdom, Even if they stay on in samsāra for the benefit of others, How could the compassionate ones ever be despondent? Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VII, 28

स्रस्याचेतास्येःवृत्याञ्चीदास्याःवर्चेदा बद्राब्याःबद्राब्यःवस्याः । बद्राब्यःस्रस्याञ्चाःहर्ष्य्यस्या । द्राव्यञ्चीःदन्तायोबास्यस्यव्या ।

Riding upon the horse of bodhicitta
That dispels all weariness and fatigue,
Who could ever feel depressed,
While travelling from joy to joy?
Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VII, 30

When they come upon a serpent near to death, Even common crows behave like mighty eagles. Likewise, if I am weak and faint of heart, Even minor faults will become great setbacks. *Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VII, 52* 

उद्गाम्बेशक्ष्मान्यः स्त्रेन्यः सर्वे न्यान्यः स्त्रीताः स्त्रेन्यः स्त्यः स्त्रेन्यः स्त्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्यः स्त्रेन्य

Knowing that the mind's afflictions are overcome Through penetrating insight suffused with stable calm, You should first seek the peace of calm abiding, Which is found in joy and non-attachment to the world. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 4

चायरः वदुः रेकः सः श्रीरः सरः श्री । बरेचाः रेटः चाष्ट्रवर्ः रेटः चहुः श्रः च । श्रीरः रेटः वश्चीयः सरः वर्तुरः सः रेट्या । चारः वृचाः नरचाः रेटः चोष्वशं श्रेक्यः श्री

Whoever wishes to quickly afford protection To both himself and others Should practise that most noble secret: The exchanging of oneself for others. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 120

रे.पीच-स्ट.चर्-उर्ट्ट्-ज्यअन्तिः। उद्द्या-ध्रेष-अंचा-वर्ज्ञ-त्रः-अंद्रेन्-ता रे.पीच-योज्यश्चर्-उर्ट्ट्-ज्यअन्तिः। उद्द्या-ध्रेष-चर्-चर्ट्-अंद्रेन्-ता

Whatever joy there is in this world, All comes from wanting others to be happy. Whatever suffering there is in this world, All comes from wanting oneself to be happy. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 129 ત્તું.ત્વોરુબ.જી.કુ.ક્થર.ત્તર.કું.બી ક્વેય.ત્વ.ત્વોત્વેય.ક્કી.ટ્યે.ક્વેર.ત્વો | કુઅ.ત.૨૨.તું.ટ્યે.કુટ.રેટો | ક્ષ્યર.રે.ત્વ્વેર.ક્ષે.કુ.લુત્વા.રેત્યું.બી

What need is there to say a whole lot more? Buddhas work for the benefit of others, Ordinary people work for the benefit of themselves, And just look at the difference between them! Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 130

अवूर्यः स्वास्तरः सुर्यः सुर्यः । अर्थः भ्रियः धुर्यः सुर्यः सुरः। सरः रवाः सङ्ग्यः सञ्ज्यः । सरवाः सर्वाः सुर्वाः सुर्याः सुरः ।

Unless I can give away my happiness In exchange for others' suffering, I will not attain the awakening I seek, And even in samsāra I'll find no joy. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 131

હકું જુરે ટું અર્ગા વર્ષના ભરૂ : હુંના જ્ઞા | ટુ પ્રોથન્તરના દે. હકૂં શ્વ. ત્વન્ત્ર જેંદ થી | હકુના અરે ર જેના નર્જન્મ ફ. શ્રેટ ભૂટ જીં ર ત્વા હકુના કું શેરાના શે. હજૂંન નાર ભૂટ રેટ ! |

If all the harms throughout the world, And all its fears and sufferings, All spring from clinging to a self, What need have I for such a demon? Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, VIII, 134

હ્યું. વર. હર્યુરે. ત્વબ પ્વેબ . રવ. વશ્ચૈરી | ટુ. ભુ. ક્લું ર. કર્યું વો. વર્જી તે . તેવી | 'ક્વે. ત્વબ પ્વેબ . રવ. દૂધે. રે. વોર્જી રખી 'ત્વયે. ત્વાં હર્યું. રેવો. ક્લ્મબ . શ્વે. શ્રી |

All these different aspects of the teaching, The Buddha taught for the sake of wisdom. Therefore those who wish to pacify their ills Should generate this wisdom in their minds. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, IX, 1

પ્રાથમિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર સ્ટુર્ગ સ્ટુર્ગ સ્ટુર્ગ સ્ટુર્ગ સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સ સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક સ્ટુર્ગ નિક્સિક

The relative and the ultimate—
These, we claim, are the two truths.
The ultimate lies beyond the reach of mind,
For the ordinary mind is only relative.
Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, IX, 2

ટુ.ત્યર.ક્રી.થય.ક્ર્યુર.વર.હર્જીય | કુ.ત્યર.ક્યુર.ક્ય.ચૂક્ય્ય.ત્ય.ક્રી | રેદુય.ત્તુંકુ.નવી.જ્વીય.ક્ર્યુર.હર્જીર.લુંટ.! ક્રુંટ.કુંટ.નવી.જ્વીય.ચૂક્ય.ત્ય.ક્રી |

Through cultivating familiarity with emptiness, The habit of perceiving real entities will fade. By training in the view that nothing's real, In time this view itself will also disappear. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, IX, 32

रिक्रुबोयात्ताक्तरीत्तरास्याद्वी । रे.कृ.क्षेत्रात्ताव्यक्षरक्षरीत्त्या । कृ.ज्ञाक्षरेवावाक्ष्यात्ता । बोराकृरिट्यारीत्याद्वयात्ता

When the notions of real and unreal Are absent from before the mind, Then, there is no other possibility, But to rest in total peace, beyond concepts. Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, IX, 34

ત્વ્યું. તરું. કર્તના નર્કતા ન્યુના નર પ્યુંના ટુ. સ્તુટ. નરના . શુ. નાથના ક્રીર. થના ત્વ્યું. ન હુ. સુટ. નાથના ક્રીર. ના હુ. સુટ. થયા નાથના . નાથના . નારટા

For as long as space exists, And as long as living beings endure, Until then, may I too remain, To dispel the misery of all beings.

Introduction to the Bodhisattva's Way of Life, X, 55

#### Saraha

ક્વય.વાલ્વેશ.વસ્ત્રેવ.स.झूट्य.स्वर.चुय.सर.ची । धूर्वाय.र्जव.चै.कारु.चुव.च्य्यय.!जू.व.स्या । कूर्वाय.चयवाय.र्ज्जुव.स.र्ट्या.सयु.यवा.हुय.रेट.। रूच्रेर्ट्याक्षेत्रकृत्व.श्च्रीय.सयु.त्यु.चुय.श्ची ।

Ultimate co-emergent wisdom can only come From gathering accumulations and purifying obscurations, And through the blessings of a realized master—You should know that it's foolish to rely on any other method. Treasury of Dohās

૮ડ્ડ્ય.ક્રુરે.હકુથે.સ.ડુ.વય<sup>:</sup>ક્રીથી | ૮ડ્ડ્ય.ક્ત્ર્ર.હકુથે.સ.ક્ષીયોઝ.રેટ.હરી

To cling to things as real is to be like cattle, But to cling to things as unreal is even more foolish.

# Tilopa

લુશ્યત્વસૂર્યકૃતા.ચે.કૂ.લી | વે.શ્રેર.વબ.ક્મ.વજીર.લુશ્ય.તબ.વજીર.| |

Son, it is not appearances that bind you, it is grasping. Cut through your attachment, Nāropa.

### Vasubandhu

ત્ત્વત.ત્વત.હદુના.દુવ.સે.ક્ષ્ટ્ર્નાવ.સી

From karma the various worlds arise. Treasury of Abhidharma, IV, 1

ભૂસ્કુ-યોત્યેત્વર્સ્ટ ક્રુન્ટ સ્ત્રુસી | શ્રુૈ! શ્રદ્ધકુ શ્રુપ શ્ર્વેત્ર બુક્યબ ટ્વેત્ર ત્વી થ્રેડ ત્વર ટ્રેક્ટ્ર બ્રજ્ઞેત્ર ટર્ના | હત્વયોત્ર ત્વર શ્રુવ ભરત્વ ક્ષત્ર રેટો |

Even though they are not Āryas, Offerings to one's parents or the sick, To Dharma teachers or bodhisattvas in their final birth, Are without measure.

Treasury of Abhidharma, IV, 118

ર્ષુસ મૂર્ય મૈં! સ જૂર. ન. ભુથી જૂન. ત્વલુષ મ. ભુષ્ય ભુરે કુરે. ત્વળી ભૈત્વ યુ. યુ. ત્વર. ત્વીષળ ત્વ. રેટ. ી સ શ્રેય ક્ષર અત્વાસ ભુષે રેટો

Not having abandoned their subtle potential, Being close to objects that provoke them, And thinking in a way that is mistaken— With these, the causes for the afflictions are complete. Treasury of Abhidharma, V, 34

93

स्ट्रिट्ट्रिट्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिट्ट् इस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्रिस्ट्

Things which, when destroyed or mentally dissected, Can no longer be identified by the mind, Such as pots or water, are relative; All else besides is ultimately existent.

Treasury of Abhidharma, VI, 4

શ્રું સત્તાના કું રવ દે. શ્રું રો જ્યાના જયા કું યા તેરા ત્યાના કે જાતા તો

Observing discipline, and having heard and contemplated the teachings,

One applies oneself intensively to meditation.

Treasury of Abhidharma, VI, 5

ર્શ્વેવ.ત્ત્ર કુરે.ત્ત.ધૂ.થ્યું | ટ્રે.ત્ત્રદૂધકુરે.ત્ત.શ્રે.વ.રેટ.| | પ્ત્રેર.રેર.ધ્રું ત્યાત્તવુ.વર્રવા.ધુરે.યું| ધ્રુંશ્વતવુ.વધ્રેશ.ત્તર્થસ્ત્રવાધ્રુઅ.ધુ| |

The teaching of the Buddha has two aspects: The elements of scripture and realization. These are maintained only through teaching And through practice.

Treasury of Abhidharma, VIII, 39

ज्ट्रक्टर्स्यस्थर्क्ट्र्स्ट्रिय ईच्रिस्ट्रह्म्यस्थर्क्स्य्र्यस्यास्यः सःस्यर्द्धस्यःक्षर्यम्ब्रह्मास्यः ईच्रिस्

When six other particles are joined to it, The subtle particle will have six parts. If the six all simply converge, Then even compounds will be infinitesimal. Twenty Verses

Arrogance, lack of faith, Lack of any interest, Outward distraction, inward tension, And discouragement are the six stains. Well Explained Reasoning

યોરુબ.સ્.વડુ.રેચા.યોલ્વર.જી.ત્રેયોઅ.ત્મ.ઝુરી ત્રજ્ય.શ્રુંચ.ભૂવ.ધ્ય.જીર.લ.સંત્રેય.વક્ય.છે! ! ૨૧.ત્ર.યુંતુ.જીરે.ત્મબ.શ્રી્ય.ત.યોર.ભુવે.તો ! રૂચ.ઝૂરઅ.રેચા.૧૧્મ.સત્મેબ.તજ્ય.ત.રેરા.

That which subdues all the enemies, one's own afflictions, And guards against future existence in the lower realms, Is called a 'treatise', because it subdues and protects, These two features are not found in other traditions. Well Explained Reasoning

उर्बेट.उर्बीट.ट्ज.रेट.क्ट्य.सेबीज.जर्ग्स्यूर.बेक्य.क्ट्र्ट.ट.बीजेंट.रच.रेट.। ।झ.टब.उर्ट्य.टेट.लुट.जु.लेजा ।क्ट्य.बु.चु.च.झ.क्य.ट.झु। ।

Dharma means something knowable, the path, Nirvāṇa, a mental object, Merit, life, excellent teaching, A conditioned thing, regulation and religion. Well Explained Reasoning

त्यामः स्वरं चारुकः स्टेन्ट्स्यः स्ट्रीतः स्टर्मा स्वार् द्वार् द्वान्द्रकः त्यः द्वान्त्रः स्वरं त्यः स्वा र्मे कः स्वरं त्याः वर्दः स्वरं द्वान्य स्वरं त्याः स्वरं द्वान्य स्वरं द्वान्य स्वरं द्वान्यः स्वरं स्वरं

Those who wish to teach the meaning of the sūtras, Should be offered a few words of practical advice. The practical instruction I refer to is as follows: Relate the teaching's purpose and its basic theme, The meaning of the words and the logic of their sequence, And offer a response to any possible objections. Well Explained Reasoning

क्रुयःचीर्यस्यः मूर्यःचीरयःश्र्वर्यःक्रुंस्यःक्रीःसिय्यःचीयः इसयः

The Learned and Accomplished Masters of Tibet, Land of Snows

## Drikung Kyobpa Rinpoche

जुन्नयःमूज्यं चीजःउटुःसःचेषः रेथः सहूटी कुषःच्यत्यः कःक्षेषः मृज्युय्यः तया । मूजःचीयः धुःसःसःचिरः थी । चंत्रः भीत्रः बुद्धः चीट्यः मृज्यः ॥

Unless the sun of devotion shines Upon the snowy peak of the master's four kayas, The stream of his blessings will never flow. So strive to arouse devotion in your mind!

## Gampopa

ષ્ટ્રેના અડે.તર્સ્ટ્રેસ્સસ્ટ્રી ૨ના.ક્ષ્રી ત્વબ.વે.ક્ર્ન્નીઅ.અરઅ.શ્રીઅ.જી.શ્રી ત્લુવે.ન્નઅ. જ્રુવે.કુ.રેનો.ન.વુ.નત્નુઅ.નોગ્રેને.તુની દ્વન્ય.શુ.ડે.તુ.નોરનઅ. જ્રૈકુ.નડે.નોબુનોઅ.શ્રેર.ન્ટ્.ક્ષ્રી દ્રેવાટુક્યુ.ત્વેય.નુવે.જ્વેયાસ્થ્યુન

The cause is the buddha nature. The support is the most precious human body. The circumstance is the spiritual friend. The method consists of his instructions. The result consists of the kayas of perfect buddhahood. The activity is the spontaneous accomplishment of beings' benefit.

Jewel Ornament of Liberation

Unless you practise Dharma according to the Dharma, Dharma itself will become the cause of lower rebirth.

### Jé Tsongkhapa

देवा.सर.चयभास.चन्नट.ज.उवट.सर.ची चन्नय.कट्र.चयभास.ट्वी.ज.रची.जय.सयी चयभास.ट्ये.ब्र.य.ट्ट.जभात्मट.ट्यी चयभास.चन्नट.ब्र.य.ट्ट.जभात्मट.चन्नट.

If the intentions are good, then so will be the levels and paths. If the intentions are bad, then the levels and paths will be too. Since everything depends on one's intentions, Always strive to make sure that they are positive. XII

A Literary Gem of Poetry

At first, seek a learning that is vast and comprehensive, Next, take all the statements of the texts as practical advice, Finally, take this to heart by practising by day and night. Dedicating it all to the flourishing of the teachings. Noble Intentions

ર્રે.રે.કેન્સ્કૃર્યસ્યન્યસ્યેન્સ્કૃયય્યન્સસ્ય કુ.સુર્ય્યુત્ર્યસ્યસ્યન્યસ્યુર્યાન કુર્યુત્યુત્ર્યુસ્યસ્યન્યસ્યુન્યના કુરત્યકૃષ્યસ્યુત્યનસ્યુંન્યસ્યેન્સર્યના

For as long as the understanding of appearances—unfailing interdependence—

And emptiness—the freedom from all assertions—Appear to be in conflict, for that long
There can be no realization of Śākyamuni's intent.

Three Principal Aspects of the Path, verse 11

## Jikme Lingpa

કૂર્યાય:હુર-રેય:ત્રાનન્ય:કૃ.ક્ષેત્રી.તર.ક્યૂથી | ત્રીક્રોયા:ક્યુરે-રેર.તરે.તર્વત્ર:ક્ષેર્યત્ય.ત.ત્વુથી દ્યુવ:મ:૪:હુત્રી.વ.ક્ષે.તર.મુ.મ્યૂથ્તર! | પ્રાર્ધ:મક્ષ્ય-ત્રુર.ત્વીવીયાત્તાનુ:મોતવ:ક્ષેર.ત્વી |

When the eagle soars up, high above the ground,
For a while its shadow is nowhere to be seen;
Yet bird and shadow still are linked. So it is with our actions:
When the right conditions come together, their effects will
manifest.

Treasury of Precious Qualities, III, 3

# Langri Thangpa

क्रीत्मीय वीष्ट्रीत्मात्रस्य स्त्रीत्मा वरस्त्रीत्मा क्रीत्मीय स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्तर्भात्मा स्व

I will take defeat upon myself, And give the victory to others. Eight Verses of Training the Mind

### Longchen Rabjam

बर त्मस्य सम्भूर स्वरं यो कृत्य स्वरं यो त्मस्य विकास्य । हेल त्मा सम्भूर स्वरं पूर्व राज्ये विकास सम्ब्री भूर स्वरं सम्बर्ध स्वरं यो केर सम्बर्ध ।

Begin with bodhicitta, do the main practice without concepts, Conclude by dedicating the merit. These, together and complete,

Are the three vital supports for progressing on the path to liberation.

चन्नर-स्थेन्नर-रूर-स्रेर-स्य-र्रमूर-र-स्वेद-म् चन्नय-स्रेर-स्येक्स-हूर्यय-श्चिश्चित्र-स्य-स्वेद-मा

Since everything is but an illusion,
Perfect in being what it is,
Having nothing to do with good or bad,
Acceptance or rejection,
One might as well burst out laughing!
The Great Perfection's Self-Liberation in the Nature of Mind,
chapter 1

વકૂ્ય.સહ.યુસ્ય.ગ્રીય.શ્રુંટ.સૃહ.તૂર્ટ્યુ.ય.વર્સ્યુન્ય। । વકૂ્ય.યુટ.વક્ત્ય.યુટ.યુસ્ય.ગ્રી.સુંચ્ય..ત્રર્ય.ત્યા । સ.હદૂય.સ.હદૂ્ય.સ્ટ.તુ.યુસ્ય.સ.હદૂય। । સ.વક્ત્ય.સ.વક્્ય.સ્ટ.વું.યુસ્ય.સ.વક્ત્ય। ।

Do not alter, do not alter. Do not alter this mind of yours. Do not grasp, do not grasp. Do not grasp at this mind of yours.

Alter and alter, and you will stir up the cloudy depths of the mind

And a mind that is altered obscures its own true nature. The Great Perfection's Self-Liberation in the Nature of Mind

ત્રજ્ઞીર.ક્યુંટ.તજ્યું.અ.નવૈદ.વે.ઝુની ! રે.કુઅ.ક્યું.એવું.એટ.સૂતું.ટ્રુવી નર્ઝન.ટેનુંઅ.નોશ્યા.અ.વ.વર.સ.ક્યુંટી એ.ગ.જ્ઞ.શ્વેશ.સનિતું.નોજ્ઞન.એવ.તરી

Knowledge is as infinite as the stars in the sky; There is no end to all the subjects one could study. It is better to grasp straight away their very essence— The unchanging fortress of the dharmakaya. उक्ट. अरे. अरे. क्ट्री. यक्ती. संस्ता | र.स्र. अ. प्रूर्ट. प्रम्या. प्रका. प्रका. प्रमा. व्यवस. व्यवस. व्यवस. प्रमा. व्यवस. व्

My delight in death is far, far greater than

The delight of traders at making vast fortunes at sea,

Or the lords of the gods who vaunt their victory in battle; Or of those sages who have entered the rapture of perfect absorption.

So just as a traveller sets out on the road when it is time,

I, Pema Ledrel Tsal, will not remain in this world any longer, But will go to dwell in the stronghold of the great bliss of deathlessness.

Last Testament, entitled 'Immaculate Radiance'

Version 6.0 IO7

### Machik Labdrön

ડ્રેસ્સ.તતુ.વાયર.કુવા.ત્ટ્રી જ્ઞામત્વજીય.શ્રુંમ.ત્વ.ક્ષેટ્રે.જીય.શ્રુંથી 1

Be firmly concentrated yet loosely relaxed: Here is an essential point for the View.

### Mañjuśrī\*

उद्दूर्स्सः बैदः ब.से.च.सुर्या । स्टः टू्ब्रःसः खुर्यः ब.चेटः अस्यः सुर्या । अपूरः च.जः खुर्यः ब.ट्यः उच्चेरः सुर्या । कृ.उट्टे.जः खुर्यः ब.क्ट्यः स.च.सुर्या ।

If you are attached to this life, you are not a true spiritual practitioner.

If you are attached to samsara, you do not have renunciation.

If you are attached to your own self-interest, you have no bodhicitta.

If there is grasping, you do not have the View.xiii

<sup>\*</sup> Although attributed to Mañjuśri, this quote is included among those of the Tibetan masters because it comes from a vision of the Tibetan master Sachen Kunga Nyingpo.

### Milarepa

२.७९९.चनु.चहुचीय.स.चूर.प्रे.चन्त्री । ७९९.चुटे.चिथेचीय.चनु.चश्त्र्य.य.चुची । थभ.७९९.१९.चुट्-चर्च्च्यय.चर्च्च्यय.स्या २.५९९.चय.५६चीय.यय.मु.च.ज्ञुची ।

In horror of death, I took to the mountains—

Again and again I meditated on the uncertainty of the hour of death,

Capturing the fortress of the deathless unending nature of mind,

Now all fear of death is over and done.

लुर्-रेट्-ट्-प्रक्तक्वक्तक्ष्मी । भ्रम्भरेयाचीर्यभ्रम्पट्यभ्रियामी भ्रम्भरेत्वक्ष्मप्रक्षियामी ।

In a rocky cave in a solitary place, I am never without disenchantment. For my teacher, the Buddha of the three times, I am never without a mind of yearning devotion. ૬ેષ્ટેત્વવુંત્તજ્ઞી.શ્રેટ.ન્.વર્સ્ટ.વ.ભુથી | અન્અ.ક્ષકેક્સ.ન્ટ્ર.શ્રેટ.વવું.વ.ભૂરી તજ્ર્-વ.શ્રેટ્ર.વવું.ભૂથે.વર્તવી.વાકુન્યો | કુ.ત્ત.શ્રુંક્સ.તવું.શ્રુંક્સ.જ્વે.રેટ.| |

Between the hermit meditating in the mountains And the sponsor who provides his sustenance Is a connection that will lead them to enlightenment together. The heart of that connection is dedication of merit.

क्र्यःम् नयः भः क्र्यः स्त्रेभः दम्यः सरः सर्वा भ्राम्भेदः नयः भः क्र्यः स्त्रेभः दम्यः सरः सर्वा

It is not enough simply to look at food: you need to eat it. It is not enough simply to hear the Dharma: you must meditate.

# Mipham Rinpoche

ग्री.च्या.क्रूंट.स.क्रुब.सू.झैंच । ट्यूट्य.स.चाकुवा.टेट.टेंक्ट्य.चाकुवा.बुजा क्ट्रे.ब.सूट.ब्रुब्स.क्र्य.चबट.चाकुया । उत्तवीय.र्लेस.ट्लंस.क्रेब्रे.ब.टेट.।

Glorious Candrakīrti in India, And Rongzom Chökyi Zangpo in Tibet, Both proclaimed the great emptiness of primordial purity, One in their intention and with a single voice.

Torch of Certainty

ર્સૂ.હર્ડ્યાઅ.સ્થે.સ.ચી.સ.થેના | ૬અ.એઅ.નવર.સ્.સ.સ્રીઅ.થી | ૬અ.એઅ.નવર.સ્.ચા.સ.સ્રી | -િલ્લે.સ.વવર.સ્આ.સર્ટરઅ.થી

If you don't begin with thorough analysis, How will perfect certainty ever arise? If this noble confidence does not arise, How will false projections ever cease? Torch of Certainty રિતવઃશ્રૃષ:પ્તમાગ્રી,રેવર. ત્રુી બાગ્રી,વઃર્ઝેરબ. તા.લુવા ભૂથી શ્રૈઆ સંધ. ખુ.શ્રી, શ.સ.ત. ત્ર.લુવા સુષી કરા જેવ. ખુસબ. ત્યવીર શ. શમબ. શ્રેર. તર્તુ શ. તત્ર . તરૃદ્ધા તત્યો ડે. બ્રૂં શ.બી. પ્યવરા શ. ડુર. ખર.શ્રી ર. તરૃષ્ટે તા. ત્યવીર શેશ્ય સ્થીત્વર શુ. સુષી દ્વાન તર

These days if you tell the truth noone listens, and if anyone says something false everybody holds it to be true. That is why I have never said this to anyone before: I am not an ordinary being, I am a bodhisattva who took birth intentionally as a result of prayers of aspiration. Spoken to his attendant Lama Ösel and recorded in his biography

# Ngok Loden Sherab

मृत्र्क्यान्त्रस्त्रेक्ट्या । दुर्शकृत्रन्वरत्त्र्यूत्र्रस्याः अम्यकृत्यद्री । अम्ब्र्याः बराचार्यस्यः प्रवित्यत्त्रायः । मृत्र्यः ब्रम्यस्यान्त्रयः स्वर्यः परस्यम्

Vairotsana was like the boundless sky itself, Kawa, Chok and Shyang were like the sun and moon, Rinchen Zangpo was like the great dawn star— Compared to them, we are like mere fireflies.

### Patrul Rinpoche

Take the example of an old cow, She's content to sleep in a barn, You have to eat, sleep, and shit—That's unavoidable—But beyond that is none of your business. *Collection of Advice*<sup>†</sup>

### Rangjung Dorje, the Third Karmapa

It is not existent, because even the buddhas have not seen it, It is not non-existent, because it is the basis for all samsara and nirvana,

This is not a contradiction; it is the middle way path of unity, May we realize the mind's intrinsic nature free from all extremes!

Aspiration of Mahāmudrā, verse 11

### Rangrik Repa Kunga Lodrö

अट्युक्त्यास्त्रेयानुत्रान्त्रेत्यान्त्रेत् । अट्युक्त्यास्येत्रान्युद्रान्त्रत्ते । अट्युक्त्यास्येत्रान्युद्रान्त्रत्ते । इत्याम्बर्णस्यस्यान्त्रेयस्यान्त्रे ।

Expecting to realize non-conceptual wisdom, Without praying to the precious master, Is like waiting for sunshine in a cave facing north, That way, appearances and mind will never merge.

### Sakya Pandita

सम्प्रहरू.रेर.पर्जुतुःक्री.रे.चीर्यरया र्चेर.स्.क्ष्याक्च.क्.क्यूक्तता ।

When fools meditate on Mahāmudrā It generally becomes a cause for the animal realm, it is taught. Clear Differentiation of the Three Sets of Vows, 161

કૂર.બ.રન્સ્કુર.બુશ્ન.વર્સ | શ્રુ.વ.શુ.સ્વર.વક્ષ્ય.વ.નુ! | ક્ષ્.વરીર.સ્વિય.ત્વર.સ.શ્રીર.જીન્! કુચી.ત.ચન્ય.ત્વર.વશ્વ.ત્વન ત્સ્વી

Even if you must die tomorrow, study today. Though you may not become a sage in this life, Your knowledge will be preserved for the future Just like wealth deposited and then reclaimed. The Precious Treasury of Elegant Sayings, 7

चारुअस्ट्रेल्युन्दर्स्त्र्ट्यः । स्ट्रिचार्यस्ट्रस्ट्रस्यलूजा । मृवास्तर्म्यस्यस्यस्यास्य । रेक्ट्रब्जुअसिवायस्यवास्त्र्याः

Sense consciousness is like a dumb person who can see. And conceptual mind is like a blind person who can talk. Self-cognition is like someone with all the senses complete, Who facilitates communication between the other two. The Treasury of Valid Reasoning, chapter 4

ર્શ્વેયન્યત્ત્રુર્યક્રિયન્યન્યુરી ક્ષેત્રેપૃસ્ત-સ્થ્યેરી હિંતી ક્ષેત્રી-તતું ક્ષેત્ર-ત્ત્રુર્યસું | ત્તર્યુત્તક્રિયે-તતું સ્ત્રુંત્યનેત્તત્ત્વી

If there were a view higher than the non-elaboration Of the transcendental perfection of wisdom, It would be a view with conceptual elaboration. If it were without elaboration, there would be no difference.

र्वनः स्ट्रान्त्र विश्वः गार त्यस्य स्ट्रान्त्र ।
स्ट्रान्त्र स्ट

# **Unattributed Quotes and Sayings**

ક્રી:મ:વીર:ઉઝ.ર.ક્ષેત્ર:ત્વન:ત્વ.ક્ષેત્રી ર્ઝ.મ:વીર:ઉઝ.ર.ક્ષેત્ર:ત્વન:ત્વ.ક્ષેત્રી

To know what you did in the past, look at your present body, To know where you will go in future, look at your present actions.

ૹૄઌ.યુરે.વરુંશ.ત.વક્ષેથ.ત્વબ.ચૂં.વ.વર.ક્ષદ્દી યુરે.જી.ધૂનોઅ.ત.નોલ્થય.ત.ફ્રૉ.ક્ષુય.ધુી | હચૂં.વરુ.ક્રીનો.તર્જ્ઞનાસવો.નુંઆસ્યુ.બવ.તો વૈત્યદેશ્વઅ.ર્જુનો.તર્જ્ઞ.તુઆસુ.હર્વે.લુંટા |

The Sages do not wash away our crimes with water, They do not dispel beings' sufferings with their hands, Their realization can not simply be transferred; They liberate by revealing the true nature of things.<sup>xv</sup>

Version 6.0 I2I

र्ययः साम्रियः साम्ये साम्य क्षे स्त्रो सम्बद्धः साम्ये स

To know all the various causes that produce Just one of the bright colours in a peacock's tail Requires omniscience; such things are not known By anything other than all-knowing wisdom.

न्स्र्रेसम्बन्धः क्षेत्रः स्ट्रास्यः स्ट्रास्यः वि

The sign of true learning is a peaceful temperament, And the sign of having meditated is fewer afflictions.

मूर्यायात्मान्यसम्मानवरावराःस्रे त्यीरावास्त्रम् ४क्तपार्थात्वरावराःस्रे त्यात्मस्यात्यम् । मू.चःस्रेश्वातावराःस्रे पूर्याययात्म् ।

Theoretical understanding wears out like patches, Experiences fade away like mist, But realization is as unchanging as space. ર્સંક.નૃતું.ઝુંના.ત.જેર.થડર.જુરી સોન્ય.ત.કુ.ઝુંના.ત.જુ.થડર.ત્યરતો

Even major misdeeds will prove inconsequential for the wise. Even minor misdeeds will prove severe for the fool.

તૈયા ઊદા સાલે આ દૃત્ યુર્ટ ત્યા કરેટ! સાલે યુ. સદ્દેર આ ત્યા કે. એ કે ચી ત્યા કે સ્યા સંશ્લે સાલ્ટ્ર સાચી નુદ્દ અ દૃદ્દ મું ત્યા દેશ યુ. બેટ જે તુર્દ કેટ તે તે તેનન ત્યા દેશ

The rising of the sun, the downward flow of water, The roundness of peas, the bristling length and sharpness of thorns,

The beauty of the iridescent eye of the peacock's tail: No-one created them, they all just naturally came into being<sup>xvi</sup>.

Version 6.0 I23

# BIBLIOGRAPHY

#### Sutras and Tantras

```
Avatamsaka Sūtra (ধ্বন্থ র্ম)
Diamond Cutter Sūtra (Vajracchedikā Sūtra, ইইশ্রইন্
Eight Thousand Verse Prajñāparamitā Sūtra (Asthasāhasrikā
       Prajñāparamitā Sūtra, 与動方義与心
Gaṇḍhavyūha Sūtra (ชั้รชังสทั่รชา
Great Drum Sūtra (Mahābheri Sūtra, ইর্ন্টরেস)
Heart Sūtra (Prajñāparamitā Hṛdaya Sūtra, १४५५५ क्रिंट्रें)
Hevajra Tantra ( $\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\fra
King of Samādhi Sūtra (Samādhirāja Sūtra, ក្នឹងជាដីផ្សាងបើ)
Lalitavistara Sūtra (動意文美中で)
Lankāvatāra Sūtra (অন্যান্সান্সান্সান্
Sūtra of Individual Liberation ( Prātimokṣa Sūtra, র্ম্প্রেছম্মনিম্র্
Sūtra of Instructions to the King (Rājāvavādaka Sūtra, শ্রীঝার্মাঝার্ম্বর
      4.)
Sūtra of the Meeting of Father and Son (Pitāputrasamāgama Sūtra,
       พราฐพามะณารถิ่นรัฐ
Sūtra of the Wise and Foolish (Damomūrkha Sūtra, མ੬५ས་བུན་རྱི་མདོ་)
Sūtra Requested by Devaputra (Devaputrapariprechā Sūtra, अपन
```

बुषायते सर्दे

Sūtra Requested by Sāgaramati (Sāgaramatiparipṛcchā Sūtra, র্ন্থী র্যার্থ ক্রা মর্স্ক্রমান্ত্রমান্তর্ম

Sūtra Requested by Vīryadatta (Vīryadattaparipṛcchā Sūtra, র্বার স্ত্রীর ব্রুপ্থের মুর্বি

Tantra of the Union of the Sun and Moon (愛う多語で)

Kşetravyūha, तहस्र न्याय लेटकी र्थे द नुदान सुदाय

Vajra Pinnacle Tantra (क्रुनेईडिसेर्बर)

#### **Treatises**

Āryadeva, Four Hundred Verses (Catuḥśataka, བའི་བརྱུ་པ་)

Aśvaghoṣa, Letter of Consolation (Śokavinodana, শ্রুম্বর্থানর শ্রেম্বর্থানর শ্রুম্বর্থানর শ্রুম্বর্থানর শ্রুম্বর্থানর শ্রুম্বর্থান শ্রেম্বর্থান শ্রুম্বর্থান শ্রুম্বর্থান শ্রুম্বর্থান শ্রুম্বর্থান শ্রেম্বর্থান শ্রুম্বর্থান শ্রুম্বর্থান

Bhāvaviveka, Heart of the Middle Way (Madhyamakahṛdaya, ১১৯) মুহ্ম

Candrakīrti, Introduction to the Middle Way (Madhyamākavatāra, 55'ঙ্ক'ঝ'ন্ড্ৰ্'ব্'ম')

Dharmakīrti, Commentary on Valid Cognition (Pramāṇavarttika, ঠিন্) মাস্কুমানক্রীপা

Version 6.0 I25

Three Principal Aspects of the Path (শৃষ্যাশার্কী ক্রাশার্ক্তরা) Jikmé Lingpa, Treasury of Precious Qualities ( 4754 31) Jñanagarbha, Distinguishing the Two Truths (Satyadvayavibhanga, यर्नेब यावेश द्वरायदीर Longchenpa, The Great Perfection's Self-Liberation in the Nature of Mind (र्हेग्य अप्य केंद्र में सेस अप्ते देन महर्ग्या ) Last Testament, Entitled The Immaculate Radiance (প্রথক্তিমম'ই অ'ঐস্মনী র্নি) included within the biography শ্রব্ মন্তর র্কুম শ্রী ক্রুম র্ন্ ইব্ নেইব্ মুঁহক্তৰ হ্ৰত্ৰত্বৰ ক্ৰিত্ৰৰ ন্ত্ৰী ক্ৰেত্ৰত কৰা ক্ৰিত্ৰত কৰিছে কৰিছে ক্ৰিত্ৰত কৰিছে Maitreya, Distinguishing the Middle from Extremes (Madhyāntavibhanga, বৃদ্ধসমন্ত্রের সংবর্ত্তীর Ornament of Clear Realization (Abhisamayalamkara, মর্থ্র ইপ্রথার Ornament of Mahāyāna Sūtras (Mahāyāna sūtrālaṃkāra, ৺ৰ্বিই'ট্ৰাৰ্ক) Sublime Continuum (Uttaratantra, 型方面'ざ) Nāgārjuna, Commentary on Bodhicitta, (Bodhicittavivarana, 5557) শ্রমধ্য দেরীকা Heart of Dependent Origination (Pratītyasamutpādahṛdaya, हैर्न द्रोप श्चेरर्थे ।

Jewel Garland (Ratnāvalī, ইব্টব্স্থবিস্)

Letter to a Friend (Suhrllekha, TAN)

Praise to the Dharmadhātu (Dharmadhātu stotra, র্ট্রপ'বৃদ্ধীর্ম')

Refutation of Objections (Vigrahavyāvartanī, ইণ্ম'ন্র্রীণ্ম')

Root Verses of the Middle Way (Mūlamadhyamikakārikā, ঠাই র' প্রথমেন

Staff of Wisdom (Prajñādaṇḍa, १९४५ रूप)

Patrul Rinpoche, Collection of Advice (শাচ্ম র্ক্তবার্থা)

Rāhulabhadra, Praise to Prajñāparamitā (Prajñāparamitā stotra, প্রীমা খ্রিমার্ক্সিমা)

Rangjung Dorje, Aspiration of Mahāmudrā (ध्रान् किन र्रेंस्न प्राप्ता)

Sakya Paṇḍita, Clear Differentiation of the Three Sets of Vows (ই্ড্রা ব্যয়স্থ্যস্থ্য

The Precious Treasury of Elegant Sayings (ঐল্বাথ্যমম্প্র্যাইর্ইটেক্টরী শ্রিম্

The Treasury of Valid Reasoning (র্ক্র্র্র্র্র্র্র্র্র্র্র্র্

Śāntarakṣita, Ornament of the Middle Way (Madhyamakalankara, 55° (5°)

Śāntideva, Introduction to the Bodhisattva's Way of Life (Bodhicaryāvatāra, গুমন্ত্র স্থান স্থান ক্রিম্নার্ম বিশ্বাস

Saraha, Treasury of Dohās (dohākośa, 🃆 🛪 🐔 )

Vasubandhu, Treasury of Abhidharma (Abhidharmakośa, ঝইব্ম' অর্ট্র্

Twenty Verses (Vimśakā-kārikā, 👸 🏋)

Well Explained Reasoning (Vyākhyā yukti, สังเวลๆรัสฤจเนา)

Version 6.0 I27

### Secondary Sources

- A Clear Differentiation of the Three Codes, Sakya Pandita Kunga Gyaltshen, transl. Jared Douglas Rhoton, SUNY, 2002
- ACIP Release IV, www.asianclassics.org
- Buddhist Advice for Living and Liberation: Nagarjuna's Precious Garland, transl. Jeffrey Hopkins, Snow Lion Publications 1998
- Great Treatise on the Stages of the Path to Enlightenment vol. 1, Tsongkha-pa, Snow Lion Publications, 2001
- Great Treatise on the Stages of the Path to Enlightenment vol. 3, Tsongkha-pa, Snow Lion Publications, 2002
- Introduction to the Middle Way: Chandrakirti's Madyamakavatara with Commentary by Ju Mipham, Padmakara Translation Group, Shambhala Publications, 2002
- Mipham's Beacon of Certainty: Illuminating the View of Dzogchen, the Great Perfection, John W. Pettit, Wisdom Publications, 1999
- Nāgārjuna's Letter: Commentary by Venerable Rendawa Zhö-nu Lo-drö, transl. **Geshe Lobsang Tharchin and Artemus B. Engle**, Library of Tibetan Works and Archives, 1979
- Nyingma School of Tibetan Buddhism: Its Fundamentals and History, **Dudjom Rinpoche** (translated by Gyurme Dorje and Matthew Kapstein), Boston, Wisdom, 1991
- Recognizing Reality, Georges B.J. Dreyfus, State University of New York Press, 1997
- Songs of Spiritual Experience, trans. Jas Elsner and Thupten Jinpa, Shambhala Publications, 2000
- Treasury of Precious Qualities, Kangyur Rinpoche Longchen Yeshe Dorje (translated by Padmakara Translation Group), Shambhala Publications, 2001
- Way of the Bodhisattra, **Shantideva** (translated by the Padmakara Translation Group), Shambhala Publications, 1997
- Words of My Perfect Teacher, Patrul Rinpoche (translated by the Padmakara Translation Group), Shambhala Publications, 1998 (revised edition)

### **Notes**

- i Sometimes it is given as I have shown you the path...' বিমাধ্যমন্থ্ৰ খ্ৰী')

বর্ষ্বাশ্বস্থ্যবিষ্ঠ্য Although the paraphrase has become the standard, the actual quotation in the text reads:

```
चीबर्यच्चीयाः साध्याः सायह्याः स्त्री ।
चैरचरच्चिः सूत्र्यः सायवा ।
सूर्यः सीचहेचीयः स्वारस्यः चापता ।
स्वारम् सुर्वे स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् ।
यस्त्रम् स्वारम् सुर्वे सुर्वा सायहिताः स्त्री ।
```

iii Although the paraphrase has become the standard, the actual quotation in the text reads:

```
त्रीष्ट्रम्बेसवान्द्रीयेसवास्यासकेवामञ्जूष ।
विस्तराष्ट्रीमम्बद्धाः
```

- iv Quoted in Mipham Rinpoche's Treasure of Blessings. The first two lines are quoted in Kun bzang bla ma'i zhal lung, পুরুষ্ট্রামের অবিজ্ঞান্তর্
- v This verse is also found in Atīśa's Introduction to the Two Truths (বিশ্বাপ্তিশানা বিশ্বাপা)

### **Notes**

- vi This is also verse 7 of Nāgārjuna's Heart of Dependent Origination.
- viii Kun bzang bla ma'i zhal lung, Janas a suda attributes a very similar verse to Āryadeva.
- ix The custom of reciting this verse before teaching in order to remember the Buddha's kindness was initiated by Khunu Lama Tenzin Gyaltsen.
- x This verse was spoken by Guru Rinpoche to Jamyang Khyentse Wangpo in a vision. See Nyingma School of Tibetan Buddhism, pp. 855-6.
- xi This verse is usually attributed to the master called Rāhulabhadra, who wrote a Praise of the Prajñāparamitā, and sometimes even to the Buddha's son Rāhula, but it has also been attributed to Nāgārjuna. Rāhulabhadra is sometimes identified with the mahāsiddha Saraha.
- xii Note that every syllable in the Tibetan verse has the vowel a.
- xiii Mañjushrī spoke these words in a vision to Sachen Kunga Nyingpo, who was only 12 years old at the time.
- xiv Collected Works, vol. ca, p. 742
- xv Appears in Lamrim Chenmo. According to the translators, Chim Tamché
  Khyenpa says it is from Prajñāvarman's commentary on the Udānavarga ক্রিন্
  র্
- xvi This verse is often given as a summary of the beliefs of certain philosophical

# Notes

nihilists. There is a similar verse in the Tattvasamgraha, vv.111-2.